Q

\

EUPLES AUTOCHTON

UN GUIDE SUR
LA CONVENTION N° 169 DE L'OIT

PROGRAMME POUR LA PROMOTION DE LA CONVENTION N° 169 (PRO 169)
Département des normes internationales du travail, 2009




LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE

UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'OIT




TABLE DES MATIERES

VI.

VII. Terres et territoires

REMEICIEIMENTS e e eerrrererentt ettt ettt ettt et ettt et ettt eteaeneteaens 4
|ntroduot|or] ........................................................................................................................................... 5
Mode d'emp|o| du gu|de ........................................................................................................................ 6
Identification des peuples indigénes/autochtones et tribaux 8
1.1. Champ d‘application de la convention N° 169 de POIT «eeererererrrmmiii

1.2. lIdentification des peuples autochtones dans les statistiques
1.3. Observations des instances de contréle de I'OIT: champ d’application

1.4. Application concréte: délimitation du champ d’appliCation ««+«+«sssserersrrsrsmnininiiiiies
Le concept de peuples autochtones dans le cadre de droits 24
Responsabilités gouvernementales 28
3.1. Action COOrdonNée et SySTEMALIQUE «+++++s+sssrrrsrsessir ettt 29
3.2, DIOItS FONTAMENTAUX ++++ereerereennnsrseeeeerettmmmmmmuaeetttetttttitt e eetetttttiha e eeeettttttaai e eeeeeeeternanaas 32
3.3, MESUIES SPECIAIES ++++++srrsrsssrsrssssesssttit ettt 35
3.4. Principales dispositions pour I'application de 12 CONVENTION «+«+++sssrerermemsiniiinniiiiiniiiiiias 36
3.5. Observations des instances de contréle de I'OIT: action coordonnée et systématique «««-«++-+-+ 37
3.6. Application concréte: responsabilités des gOUVEINEMENTS «+-«rxeerrtrrstrretneineininiiiisie e 39
3.6.1.  Action coOrdonnée et SYStEMALIQUE «+++++ssssrrsrrsrssrssessrsste ettt 39
3.6.2.  Lutte contre la discrimination et réduction des écarts SOCIOECONOMIQUES «+++++«+-weseeneesees 44
Institutions autochtones 48
4.1. Sauvegarde et développement des coutumes, traditions et institutions autochtones «--+-«««eeeeeeeees 49
4.2. Application concréte: respect des iNStitutions aUtOCNTONES ««+««+xxssersrrsrrerrmmnenininiiiii 50

Participation, consultation et consentement

5.1. Consultation et participation: pierre angulaire de la CONVENTION +++ssrrrreeremsiimiririii
5.2. Observations des instances de controle de I'OIT: consultation et participation -+
5.3. Application concréte: consultation et PartiCipation «-«+«+«seseeererenimininiies
531 i Procédures de Consultation ..........................................................................................
5.3.2. Instauration d’organes consultatifs ««««-----seeveeee
533 Participation aux organes é|US ......................................................................................
5.3.4. Participation aux gOUVEINEMENES [OCAUX +++++++sssressssssssrssssasststsisititisisisitiisisisis
Droit coutumier, systémes pénaux et acceés a la justice 80
6.1 CoUtUMES &t ArOit COULUMIEE «+++rvrerrsrrernrerrrunmrermuumnertiuieetetiiaeeetiieeertiieretisserttreseriaeeaerasaennes 81
8.2 DAIItS Bt SYSIBMES PENMAUX +++++s+ssrssrssersesses ettt 83
8.3 ACCES A 12 JUSHICE +++rvrrerrsrrsrrsrrsersest et 84
6.4  Application CONCrEte: Aroit COUTUMIEE «++++ssssssesssrstsssssttsttisitt sttt 86

71 La ﬂOtiOﬂ de terres ........................................................

7.2 Protection du droit de propriété et de possession

73 Dép|acement ..............................................................................................................................
7.4  Observations des instances de contrble de I'OIT: droits sur les terres et les territoires «««weeeeeeeeeeees 99
7.5  Application CONCrEte: 1erres 6t tErritOirgs ««++ s srreerrrrrrentritstiietie e 100

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



VIl

XI.

XIl.

XIll.

XIV.

Ann

TABL

Ressources naturelles 106
8.1 Droits sur les ressources naturelles, droit de consultation,

droits aux bénéfices et é des indemnités ................................................................................... 107
8.2 Observations des instances de contrble de I'OIT: ressources Naturelles ««««---«---seeemeemeeesneeeennns 108
8.3  Application CONCrete: reSSOUICES NALUIEIIES ««+«+wsrrsrrrrsrssrtrininitiiiiii i 112
Développement 116
9.1, DrOit QU JEVEIOPPEIMENT ++strsesrrsrrrrstntrsttettt ettt 117
9.2. Application concrete: développement 122
Education 128
10.1. Aspects individuels et collectifs du droit a 'EAUCALION «+x+rrrrerrrrrrererarierine 130
10.2. Qualité de I'’éducation proposée aux Peuples AULOCHLONES ++x+txrsrsrrrsrrerritsiiisisiiiieisitiiiias 133
10.3. Elimination des discriminations et des préjugés par le biais de '6dUCAtIoN -+-«--wwwsrsrsrsrsrsrinun. 136
104 Application Concréte: dI’Oit a I’éduoation ................................................................................... 136
Sécurité sanitaire et sociale 144
11.1. Services Egalitaires et AQEQUALS ++++++wrsrsrrrrrtrretrtstitaie sttt 145
11.2. Application concréte: Santé et SECUILE SOGIAlE ++++++sssrsererserrtristimiiiniiiiitiii s 148
Activités traditionnelles, droits des travailleurs et formation professionnelle «:::--cccceeeeeeeueecee. 152
12.1. Respect vis-a-vis des activités traditionnelles des peuples autoChton@s ««+-««seereeererereereecnneeenes 153
12.2. Respect des droits des travailleurs «+«+«+-«s-ssssessessessenieieieiei i 153
12.3. Acces & la formation profesSionnellg ««« s+ sssssssesesestsiesininiiiiiiiii i 160
12.4. Application concréte: emploi et droits des travailleUrs «+w«s+seesseremitriieniiniiisiiis 160
Contacts et coopération au-dela des frontiéres 164
13.1. Séparation d’un ou de plusieurs peuples par des froNtBres «+«++++tssersresesmnininieiiniiiieiieinns 165
13.2. Application concréte: contacts et collaboration a travers les frontigres -« 166

Convention N° 169: ratification, application, controle et assistance technique

14.1. Historique de I'engagement de I'OIT aupres des peuples autoChtones «+««««xweeeeerrreeerieninneeen
14.2.  Structure tripartite de I'OIT

1 43 Ratifioation .....................................

14.4.  ApPlication de DONNE fOi ««++x++swrsrrsrrsrrsersertee e
14.5.  Suivi de la mise en ceuvre: le processus de controle PErIOAIQUE ««xwwwtrerrrrrreeeimniiiiirii
14.6. Réclamations alléguant I'inexécution de la convention N° 169 «+eeeeerrrrrrermmnnniiniii
147 ReCOUrS a |a COﬂVGntiOﬂ danS Ies tribunaux natiOﬂaUX ............................................................
148 Entrée en vigueur et rétroaotivité ............................................................................................
149 F|eXIbI|lte dans |a mise ©F) QBUNVIE +#ereresesnsnsnssstetettettte ettt ettt ettt teat et et atatatatasaaans
14.10. Recours afin d’obtenir des clarifications concernant les dispositions des conventions de I'OIT 184
14.11. COOpéI’ﬁtiOﬂ technique et services consultatifs de "OIT «eeererererrerrmmmi 185
14.12. Sources d’informations de I’'OIT sur le SUjet ............................................................................ 185
exes: 186
Annexe A: Convention relative aux peuples indigenes et tribaux, 1989 (Convention N°169) --«----xx---- 187
Annexe B: Déclaration de 'ONU sur les droits des peuples autochtones

ANNEXe C: |eCTUIES CONSEIIGES ++++++rsrsrsrrrrrrrmmmmmmmiririiiititieteeeeeeeieienasssaeiaiaaanen.

Annexe D: index des cas évoqués

E DES MATIERES




N
B

REMERCIEMENTS

Le présent ouvrage est le fruit d’un travail collectif effectué
par un nombre important de membres du personnel

de I'OIT, d’organisations autochtones, d’experts et de
chercheurs.

Avant la mise au point finale, une version provisoire a été
largement diffusée afin de recueillir des commentaires sur
le document, de I'approfondir et de I'enrichir a I'occasion
d’ateliers organisés dans plusieurs régions (Asie, Afrique
et Amérique latine), réunissant des représentants des
gouvernements et des peuples autochtones.

L’auteur principal et rédacteur en chef du présent guide
est Birgitte Feiring, membre du Programme de promotion
de la convention N° 169 de I'OIT, avec I'aide de Shauna
Olney (OIT) et Martin Oelz (OIT), Devasish Roy, John
Henriksen, Naomi Kipuri et Myrna Cunningham.

Nous remercions tout particulierement les personnes et
organisations suivantes, qui ont toutes fourni de précieux
conseils et fait part de leur expérience, que ce soit sous

la forme de récits et d’exemples ou de recommandations
générales:

Hassan |d Balkassm, Patrice Bigombe, Belkacem
Boukherouf, Serge Bouopda, Joan Carling, Stefania Errico,

Morse Flores, Brenda Gonzales Mena, Lelia Jimenez,
Graciela Jolidon, Coen Kompier, Mukta Lama, Chanel
Loubaky, Chonchuirinmayo Luithui, Hindou Oumarou,
Venant Messe, Ramiro Molinas Barrios, Henriette
Rasmussen, Sanna Saarto, Tove Sevndal Pedersen, Sek
Sophorn, Francesca Thornberry, Kanako Uzawa, Sarah
Webster, Timothy Whyte, Alexandra Xanthaki, Valeri
Kendo Yonovu;

Alianza Verde, Asia Indigenous Peoples Pact (AIPP),
Centro de Estudios Juridicos e Investigacion Social
(CEJIS), Centro de Politicas publicas para el Socialismo
(CEPPAS), Grupo de Apoyo Juridico por el Acceso a la
Tierra (GAJAT), Lonko Puran, Tamaynut

Nous adressons nos sinceres remerciements au groupe
de travail international sur les affaires autochtones (IWGIA)
et aux photographes indépendants qui ont gracieusement
autorisé I'OIT a utiliser leurs photographies dans la
présente publication.

Cet ouvrage n’aurait pas pu étre réalisé sans le soutien
financier de I'Instrument européen pour la démocratie et
les droits de I'Homme (IEDDH) et le ministere danois des
affaires étrangeres (Danida).

———y

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



INTRODUCTION

En 1989, I'Organisation internationale du travail (OIT)

a adopté la Convention sur les peuples indigénes et
tribaux (convention N° 169 de I'OIT). Cette convention

a, depuis, été ratifiée par 20 pays. Dans ces pays, les
instances de contréle de I'OIT ont surveillé et guidé le
processus de mise en place de la convention par le

biais d’examens réguliers des rapports fournis et de
I'émission d’observations a I'attention des gouvernements
concernés. C’est dans ce cadre que les syndicats de
travailleurs ont également apporté leur soutien aux
organisations de peuples indigénes et tribaux" afin d’attirer
I'attention des instances de contrble de I'OIT sur des
questions spécifiques. En outre, la convention a inspiré
des gouvernements et des peuples autochtones, bien
au-dela des frontieres des pays signataires, dans le cadre
de leur travail concernant la promotion et la protection
des droits des peuples autochtones. Les vingt années
qui se sont écoulées depuis I'adoption de la convention
sont marquées par les efforts fournis, le dialogue établi

et les succes obtenus tout au long du processus

difficile d’approfondissement de la compréhension et
d’application des droits des peuples autochtones.

En 2007, I'Assemblée générale des Nations Unies

a adopté la Déclaration de 'ONU sur les droits des
peuples autochtones (A/RES/61/295). Cette adoption
fait suite a des années de débats et de négociations
entre les gouvernements et les peuples autochtones et
constitue un progres historique dans la mesure ou la
déclaration fournit, a la communauté internationale, un
cadre commun d’application des droits des peuples
autochtones.

Depuis I'adoption de cette déclaration, tous s’accordent
a dire qu’il faut mettre I'accent sur I'application des

droits des peuples autochtones au niveau national afin

de garantir que les instruments internationaux aient bien
I'impact attendu sur la vie des millions de personnes
indigénes dans le monde, encore aujourd’hui mis a I'écart
et défavorisés.

1) La convention N° 169 utilise I’expression «peuples indigénes et
tribaux» (reportez-vous au chapitre | pour plus de détails sur I’emploi
de cette expression). La convention n’effectue pas de distinction entre
les droits de ces deux groupes. Cependant, pour plus de commodité,
le présent guide utilise le terme «peuples indigenes» ou «peuples
autochtones», qui sont les termes les plus communément utilisés et
repris par des instruments internationaux tels que la Déclaration des
Nations unies sur les droits des peuples autochtones.

La convention N° 169 et la déclaration de I'ONU sont
complémentaires et se renforcent mutuellement (voir le
chapitre Il), bien que ces instruments aient été élaborés

a des époques et par des instances différentes et qu’ils
divergent donc sur certains aspects. Le processus
d’application de ces deux instruments est quasiment
identique et I'expérience acquise dans le cadre de la

mise en ceuvre de la convention N° 169 peut, dans une
certaine mesure, étre mise au service des efforts déployés
pour appliquer la déclaration de 'ONU.

L objectif principal du présent guide est de fournir aux
gouvernements, peuples autochtones et tribaux et
syndicats de travailleurs et patronaux un outil pratique
d’application des droits des peuples autochtones, fondé
sur I’expérience acquise, les bonnes pratiques et les
enseignements tirés du travail réalisé jusqu’a présent.

Ce guide n’a pas la prétention de fournir un plan

détaillé pour I'application de ces droits. Les problémes
varient tellement d’un peuple autochtone a un autre

qu’on ne peut se contenter d’une approche simpliste

qui consisterait a transposer ou reproduire un modele
d’un pays a un autre. Il faut donc plutdt envisager ce
guide comme un catalogue d’idées qui pourront étre
évaluées, débattues et, éventuellement, guideront le travail
d’adaptation des bonnes pratiques a I'échelle nationale ou
locale.

Le présent guide a été élaboré de maniere collective,
reflétant ainsi le caractére plurilatéral et collectif du
processus d’application. Les principales sources
d’information de ce guide sont les suivantes:

e Analyses et observations émises par les instances
de contrdle de I'OIT en vue de guider I'application
de la convention N° 169 dans les pays signataires.

e Une série d’études de cas, menées par des
organisations de peuples autochtones et
des chercheurs qui répertorie les principales
réalisations et résultats positifs ainsi que I'impact
de la mise en application des droits des peuples
autochtones.

e Une série de brefs exemples d’expériences
révélatrices, que le lecteur pourra étudier plus en
détails par le biais des liens et références fournis
par le guide.

INTRODUCTION




MODE D’EMPLOI DU GUIDE

Ce guide n’est pas destiné a étre lu du début a la fin,
mais plutdt a étre parcouru comme un catalogue dans
lequel le lecteur peut choisir le theme qui lui parait le plus
pertinent pour ensuite suivre les références croisées et
ainsi découvrir les liens qui unissent I’ensemble des droits
des peuples autochtones et tribaux.

Ce guide se compose de différents chapitres qui

traitent des principaux aspects des droits des peuples
autochtones et tribaux. Chaque chapitre comporte:

e Une introduction visant a expliquer les articles de
la convention N° 169 relatifs au theme du chapitre
et leurs implications. Cette partie fait également
référence aux dispositions analogues dans la
Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones;

e Un résumé des observations des instances
de contréle de I’OIT, émises en vue de guider
les pays au cours du processus d’application
de la convention N° 169. Certaines parties de la
convention n’ont pas fait I'objet d’observations,
celles-ci ne sont donc reprises que dans certains
chapitres de ce guide;

e Une série d’exemples d’application concrete
des dispositions de la convention N° 169 de I'OIT
relatives au chapitre, dans toutes les régions du
monde. L’annexe D fournit un index des divers cas
évoqués dans ce guide.

La convention N° 169 adopte une approche globale,
dans la mesure ou elle tente d’apporter une solution

a I'ensemble des questions relatives aux droits des
peuples autochtones. Les droits mis en avant dans cet
instrument sont interdépendants. Par exemple, le droit de
consultation et de participation a un impact sur le droit a
la santé et a I’éducation, et vice-versa.

Cette interdépendance est prise en compte dans le guide
qui se concentre d’abord sur les principes fondamentaux
de la politique générale de la convention N° 169

(articles 1 a 12 essentiellement), avant d’aborder des
questions substantielles plus spécifiques (articles 13 a 32
essentiellement).

Ce guide se compose des chapitres suivants, relatifs a
divers secteurs des droits des peuples autochtones:

1. identification des peuples indigénes/
autochtones et tribaux. Ce chapitre délimite le
champ d’application de la convention et explique

les criteres d’identification de peuples en tant
gu’indigenes ou tribaux dans diverses régions, tout
en évoquant le droit a I'auto-identification.

Le concept de peuples autochtones dans

le cadre des droits. Ce chapitre met a jour

les implications contenues dans le terme

«peuples» et ses connotations vis-a-vis du droit

a l'autodétermination, tel que le reconnait la
Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones.

Responsabilités gouvernementales. Ce chapitre
explique en quoi les Etats sont chargés de prendre
des mesures coordonnées et systématiques visant
a mettre fin a la discrimination dont les peuples
autochtones et tribaux sont victimes, en respectant
leurs droits fondamentaux et en élaborant des
mesures spéecifiques dans cet objectif.

Institutions autochtones. Ce chapitre explique
en quoi le droit de conserver et de développer des
institutions autochtones est fondamental, dans

le sens ou cela permet de préserver 'identité et
I’autonomie de ces peuples indigénes et tribaux.
Participation, consultation et consentement.
Ce chapitre explique les principes fondamentaux de
participation et de consultation en vue d’obtenir un
accord ou un consentement, sur lesquels repose la
convention N° 169.

Droit coutumier, systémes pénaux et accés a
la justice. Ce chapitre aborde la question du droit
de conserver des coutumes et un droit coutumier,

y compris des systemes pénaux, tant que ceux-

ci n’entrent pas en contradiction avec les droits
internationaux de I’'Homme, et traite également

de la nécessité d’améliorer I'acces des peuples
autochtones et tribaux a la justice.

Terres et territoires. Ce chapitre aborde la
question fondamentale des terres et des territoires
des peuples autochtones et tribaux et des droits qui
s’y rapportent, notamment le droit de propriété et
de possession.

Ressources naturelles. Ce chapitre traite des
droits fondamentaux des peuples autochtones et
tribaux relatifs aux ressources naturelles situées sur
leur territoire ainsi que des droits de consultation,
de participation et du droit de percevoir une part
des bénéfices lorsque I'Etat garde les droits sur des
ressources minérales.

Développement. Ce chapitre aborde les droits des

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



peuples autochtones et tribaux a déterminer leurs
propres priorités en termes de développement et la
fagon dont ils se rapportent a I'agenda international
du développement actuel.

10. Education. Ce chapitre traite du droit général
des peuples autochtones et tribaux a I’éducation,
ainsi que de la nécessité d’introduire des mesures
spécifiques relatives a I'éducation afin de
répondre aux besoins et priorités de ces peuples,
par exemple en termes d’éducation bilingue et
interculturelle.

11. Sécurité sanitaire et sociale. Ce chapitre traite
des droits généraux des peuples autochtones et
tribaux a la sécurité sanitaire et sociale ainsi que de
la nécessité de prendre en compte leur condition sur
le plan économique, géographique et socioculturel
ainsi que leurs méthodes de soins préventifs,
pratiques de guérison et remedes traditionnels.

12. Activités traditionnelles, droits des travailleurs
et formation professionnelle. Ce chapitre
explique pourquoi il est nécessaire de protéger les
activités traditionnelles des peuples autochtones
et tribaux et de mettre en ceuvre des mesures
spéciales visant a éliminer la discrimination dont ils
font I'objet sur le marché du travail, ainsi que toutes
les violations aux autres droits fondamentaux des
travailleurs.

13. Coopération et contacts transfrontaliers. Ce
chapitre traite du droit des peuples autochtones et
tribaux a rester en contact lorsqu’ils sont séparés
par des frontieres internationales.

14. Convention N° 169: ratification, application,
controle et assistance technique. Ce chapitre
aborde les aspects administratifs de la convention N°
169, ses conditions de ratification, le fonctionnement
des mécanismes de contrdle et de plainte, son rang
d’un point de vue juridigue au sein des systémes
juridiques nationaux et I'assistance technique qui
peut étre obtenue auprés de I'OIT.

Ce guide a pour objectif d’inciter et de motiver le lecteur a
rechercher des informations plus détaillées. Par conséquent,
ce document fournit un certain nombre de références et de
liens. L'annexe C établit une liste de suggestions de lectures
d’approfondissement relatives aux diverses questions
abordées dans le présent guide.

Vous trouverez des informations supplémentaires et la
version intégrale de certaines études de cas sur le site
Internet de I'OIT sur les peuples indigenes: www.ilo.org/
indigenous ou vous pouvez en faire la demande du support
CD-ROM en adressant un courriel a pro169@ilo.org.

Le site www.pro169.org réunit, également, divers
documents sur le sujet notamment des entretiens fimés,
des présentations PowerPoint et de la documentation.

INTRODUCTION




’-ﬂ'
1

¢ " ?‘ 4 I
IDENTIFICATION

DES PEUPLES



1.1. CHAMP D’APPLICATION DE LA
CONVENTION N° 169 DE L'OIT

Les peuples indigenes/autochtones et tribaux représentent
au moins 5 000 peuples distincts pour un total de 370
millions d’individus, résidant dans 70 pays différents. Il est
difficile de produire une définition universelle qui embrasse
une telle diversité et on s’accorde désormais a dire qu'il
n’est ni nécessaire ni souhaitable d’adopter une définition

Les éléments d’identification des peuples tribaux sont,
entre autres:

Une culture, une organisation sociale, une situation
économique et un mode de vie qui se distinguent
de ceux du reste de la population d’un pays,
notamment au niveau des modes de subsistance,
de la langue etc.;

Des traditions et coutumes qui leur sont propres
et/ou un statut juridique spécial.

officielle du terme «peuples indigénes/autochtones».
De méme, il n’existe aucune acception internationale
reconnue concernant les termes «minorités» et «peuples».

Les éléments d’identification des peuples indigenes/
autochtones sont, entre autres:
e Une continuité historique, c’est-a-dire que ce
sont des sociétés antérieures a la conquéte/
colonisation;

La convention n’appose pas de définition stricte au terme
«peuples indigénes et tribaux» mais s’attache, plutét, a

décrire les peuples qu’elle vise a protéger (Article 1). e Des racines territoriales (leurs ancétres habitaient
déja le pays ou la région);

¢ Des institutions sociales, économiques, culturelles
et politiques distinctes (ils ont conservé certaines
ou toutes leurs institutions).

Convention N°169 de I’'OIT

Article 1.1

La présente convention s’applique

(@) aux peuples tribaux dans les pays
indépendants qui se distinguent des autres
secteurs de la communauté nationale par leurs
conditions sociales, culturelles et économiques et
qui sont régis totalement ou partiellement par des
coutumes ou des traditions qui leur sont propres
ou par une législation spéciale;

(b) aux peuples dans les pays indépendants qui
sont considérés comme indigénes du fait qu’ils
descendent des populations qui habitaient le pays,
OU une région geographique a laquelle appartient
le pays, a I'époque de la conquéte ou de la
colonisation ou de I'établissement des frontieres
actuelles de I'Etat, et qui, quel que soit leur statut
juridique, conservent leurs institutions sociales,
économiques, culturelles et politiques propres ou
certaines d’entre elles.

Article 1.2

Le sentiment d’appartenance indigene ou tribale
doit étre considéré comme un critere fondamental
pour déterminer les groupes auxquels s’appliquent
les dispositions de la présente convention.

1) Généralement les peuples concernés préférent le terme «autochtone»
au terme «indigéne». Toutefois, dans ce guide les deux termes sont
utiles de facon interchangeable.

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




Les éléments décrits dans l'article 1, paragraphe 1,
constituent les critéres objectifs délimitant le champ
d’application de la convention N° 169 de I'OIT. On peut
déterminer, de maniere objective, si un peuple indigene/
autochtone ou tribal répond ou non aux exigences de
I’article 1(1) et est, lui-méme, en mesure de reconnaitre et
d’accepter I'appartenance d’une personne a ce peuple.

L'article 1, paragraphe 2, établit Pauto-identification
comme un critere fondamental. Il s’agit la du critére
subjectif sur lequel se base la convention N° 169, en
attachant une grande importance au fait qu’un peuple

se définisse lui-méme comme indigéne ou tribal selon

les termes de la convention, et qu’une personne ait le
sentiment d’appartenir a ce peuple. Historiquement, la
convention N° 169 est le premier instrument international a
reconnaitre I'importance de I'auto-identification.

Le champ d’application de cette convention est donc
délimité en fonction de criteres objectifs et subjectifs. Le
concept de I'auto-identification est complémentaire des
criteres objectifs et inversement.

La convention adopte une approche générique et
s’applique aussi bien aux peuples indigénes qu’aux
peuples tribaux. Elle se concentre donc sur la situation
actuelle des peuples indigenes/autochtones et tribaux,
bien que les concepts de continuité historique et de
racines territoriales soient des éléments importants de
I'identification des peuples indigénes/autochtones.

Les criteres décrits a l'article 1, paragraphe 1 b) de la
convention N° 169 ont été abondamment utilisés pour
identifier des peuples indigenes/autochtones dans le
cadre de processus politiques et juridiques, au niveau
national et international, bien au-dela du groupe des Etats
signataires de la convention. A I'échelle internationale,
ces criteres servent de définition de travail au moment

de I'identification des peuples indigenes/autochtones, y
compris dans le cadre de I'application de la Déclaration de
I’ONU sur les droits des peuples autochtones. Plusieurs
agences spécialisées de 'ONU se sont également basées
sur ces criteres pour élaborer leurs propres définitions

du terme «peuples autochtones», notamment la Banque
mondiale et le Programme des Nations unies pour le
développement.

Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones

La Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones identifie les «peuples autochtones»
comme étant les détenteurs des droits qu’elle
proclame, sans définir ce terme.

Toutefoais, le préambule de la déclaration répertorie
certaines caractéristiques généralement attribuées
aux peuples indigénes, telles que leur singularite,
le fait qu’ils sont dépossédés de leurs terres,
territoires et ressources naturelles, leur présence
historique et antérieure a la colonisation sur
certains territoires, leur spécificité linguistique

et culturelle et leur marginalisation politique et
juridique.

L'article 33, paragraphe 1, affirme également que:
Les peuples autochtones ont le droit de décider
de leur propre identité ou leur appartenance
conformément a leurs coutumes et traditions, sans
préjudice du droit des autochtones d’obtenir, a titre
individuel, la citoyenneté de I'Etat dans lequel ils
vivent.

1.2. IDENTIFICATION DES PEUPLES
AUTOCHTONES DANS LES STATISTIQUES

La reconnaissance et I'identification des peuples
autochtones ont un impact sur leur visibilité dans les
statistiques et les systéemes d’information nationaux, ainsi
que sur la capacité des Etats & répondre aux besoins et
aux priorités propres a ces peuples, puis a controler les
effets de ces interventions.

Dans de nombreux pays, il n’existe pas de données
détaillées ni de statistiques précises concernant la
situation des peuples autochtones et il arrive méme que
les informations démographiques de base telles que le
nombre de personnes et leur situation géographique

ne soient pas disponibles. C’est pourquoi I'analyse de

la situation des communautés autochtones se base
souvent sur des estimations imprécises ou fait appel a des
approximations pour évaluer la situation dans une zone
géographique spécifique, principalement habitée par des
peuples autochtones. Il est encore plus rare de trouver
des données détaillées qui opérent une distinction entre
les différents peuples autochtones d’un pays ou entre

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



différents groupes au sein des communautés autochtones
(tranches d’age, sexe, etc.).

Cela signifie que la situation spécifique des peuples
autochtones ainsi que les différences entre et au sein des
communautés autochtones ne sont pas discernables par
les statistiques nationales. Il est donc difficile de contrdler,
avec précision, I'effet des interventions de I'Etat auprés
des peuples autochtones et les responsables politiques ne
disposent pas d’informations nécessaires a I'élaboration
de mesures et de programmes.

Les plus grands obstacles rencontrés lors du recueil de
données détaillées concernant les peuples autochtones
sont les suivants:

e |a controverse au sujet des définitions et des
termes employés;

e |e caractére fluctuant de I'identité ethnique;

* |es migrations, les conflits et les guerres;

e |e manque de dispositions juridiques/ un accueil
défavorable sur le plan politique;

e |a sous-estimation de I'importance des données
détaillées;

e Faibles capacités nationales de recueil, analyse et
désagrégation des données;

e Peuples autochtones peu coopératifs s'ils
n’exercent aucun contrdle sur le recueil des
données

[ ]

(Inclure les peuples indigenes dans les stratégies de
réduction de la pauvreté, OIT 2007).

On a remarqué, dans la pratique et plus particulierement
en Amérique latine, que les efforts de dialogue, réalisés
pour surmonter ces obstacles, conduisent a une meilleure
compréhension et a un plus grand respect a I'égard des
diverses identités autochtones. Plus récemment, I'accent
mis sur la prise en compte des peuples autochtones
dans les recensements de population a entrainé des
avancées positives en Asie: au Népal et aux Philippines,
des organisations de peuples autochtones et des experts
ont ceuvré, avec le gouvernement et les donateurs, a la
préparation en amont des recensements de population a
venir.

1.3. OBSERVATIONS DES INSTANCES DE
CONTROLE DE L'OIT: CHAMP D’APPLICATION

Dans le cadre du contréle de I'application de la convention
N° 169 dans les pays qui 'ont ratifiée, les instances de
contréle de I'OIT, notamment la Commission d’experts
sur I'application des conventions et recommandations,
ci-aprés «Commission d’experts» (voir le chapitre XIV

pour plus d’informations), ont émis un certain nombre
d’observations concernant I'application de I'article 1 et le
champ d’application de la convention.

Paraguay: utilisation de I’auto-identification comme
critére fondamental

La commission d’experts a remarqué que parmi les
données statistiques, fournies par le gouvernement suite
au recensement de 2002 réalisé par la Direction des
statistiques, des sondages et du recensement, se trouve
le nombre de personnes autochtones qui habitent le pays,
par région et par groupe ethnique. Cependant, elle a
remarqué que le gouvernement n’a pas modifié la Charte
des communautés indigenes et que I"auto-identification
en tant que critere de définition d’un peuple autochtone,
tel que la convention le prévoit, n’a pas été ajouté. La
commission d’experts a signalé que, conformément

a l'article 1, paragraphe 2, de la convention, 'auto-
identification doit étre considérée comme un critere
fondamental pour déterminer les groupes auxquels les
dispositions de la convention s’appliquent. Elle a donc
demandé au gouvernement d’inscrire ce critere dans la loi,
en collaboration avec les peuples indigénes.
(Commission d’experts, 77¢ session, 2006, Demande
directe individuelle, Paraguay, soumise en 2007).

Argentine: reconnaissance des communautés
autochtones en tant qu’entités juridiques

La commission d’experts a observé que dans certaines
provinces, les communautés obtiennent la personnalité
juridique en se constituant en association civile. La
commission a prié le gouvernement de mener des
initiatives pour que les communautés soient reconnues
comme communautés autochtones, «car la création
d’une association civile revient a constituer une entité
nouvelle, alors que la convention pose le principe de
reconnaissance d’une réalité préexistante».

La commission a également pris note avec intérét du
jugement rendu dans la province de Chaco. Dans ce
jugement, fondé sur la convention et la constitution de la
province, la province de Chaco a été enjointe d’autoriser la
création d’un registre des communautés et organisations
autochtones (création a effet déclaratif) et d’y inscrire le
conseil mentionné dans un délai de cing jours, «car la

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




personnalité juridique des groupements indigenes est
un fait préexistant que I'Etat doit reconnaitre de maniére
inconditionnelle et sans réserve. Cette reconnaissance
a un effet déclaratif: il est admis que les communautés
et organisations indigénes étaient déja dotées de la
personnalité».

Commission d’experts, 77¢ session, 2006, Demande
directe individuelle, Argentine, soumise en 2007.

Colombie: application de la convention aux
communautés afro-colombiennes

En 2005, la commission d’experts a recu des informations
concernant deux communautés colombiennes d’origine
africaine, selon lesquelles «les communautés de
Curbaradé et de Jiguamiandd répondent aux critéres de
peuple tribal établis dans la convention» et elles «utilisent
leur territoire conformément a leurs pratiques ancestrales
et traditionnelles».

Ce communiqué faisait référence a une loi nationale qui
«établit qu’une communauté noire est I'ensemble des
familles d’ascendance afro-colombienne qui ont une
culture propre, qui partagent une histoire, qui ont leurs
traditions et coutumes dans les zones rurales qu’elles
habitent, et qui transmettent et maintiennent la conscience
de leur identité; ce qui les distingue d’autres groupes
ethniques».

Dans ses conclusions, la commission d’experts estime,
a la lumiére de ces informations, que les communautés
noires de Curbaradé et de Jiguamiandd semblent réunir
les conditions requises a I'article 1, paragraphe 1 a) de la
convention.

En outre, la commission d’experts se fonde sur le principe
de l'auto-identification (sentiment d’appartenance) pour
observer que «selon les informations fournies dans la
communication, qui indiquent que les représentants

des conseils communautaires de Curbaradé et

de Jiguamiandd ont participé a I'élaboration de la
communication, il semblerait que ces communautés,
parce qu’elles demandent que la convention s’applique a
elles, ont conscience de leur identité tribale».
Commission d’experts, 76e session, 2005, Observation,
Colombie, publiée en 2006.

Mexique: la langue comme critére d’identification
des peuples autochtones

D’apres le rapport du gouvernement, la population
autochtone du Mexique est la plus importante d’Amérique

latine d’un point de vue numérique et, selon le conseil
national de la population (CONAPO), elle était composée
de 12,7 millions d’individus et de 62 peuples autochtones
en I'an 2000. Certaines des questions posées par le
CONAPO portaient sur la langue autochtone parlée et
I’'appartenance d’au moins une personne du ménage

a un groupe autochtone. Cette enquéte reconnaissait

six catégories relatives a la langue et a I'appartenance
autochtone; la catégorie N° 4 concernait les personnes qui
«ne parlent aucune langue indigéne mais appartiennent a
un groupe indigene».

Toutefois, le rapport du gouvernement indiquait également
qu’en raison du processus de «désindianisation»,

de nombreux autochtones ont abandonné leurs
communautés d’origine; ce qui a entrainé un important
phénomene de disparition des langues et de perte de
I’identité ethnique.

Depuis 1895, date des premiers recensements officiels,

la langue avait été le principal critere pour qualifier un
peuple d’autochtone. Cependant, comme de nombreux
autochtones ont perdu I'usage de leur langue, la
commission d’experts a demandé au gouvernement de
préciser si la catégorie d’individus «qui ne parlent aucune
langue indigéne mais appartiennent a un groupe indigéne»
bénéficie de la protection prévue par la convention.

La commission a rappelé que «la langue ne figure pas
parmi les critéres de 'article 1 permettant de déterminer
les peuples indigénes protégés par la convention».
Commission d’experts, 76° session, 2005, Demande
directe individuelle, Mexique, soumise en 2006.

Groenland: reconnaissance d’un peuple plutét que
de communautés individuelles

En 1999, une réclamation a été déposée aupres de

I’OIT en vertu de I'article 24 de la Constitution de

I'OIT, selon laquelle le Danemark ne respectait pas |
I'article 14, paragraphe 2 de la convention N° 169, :’:'
qui affirme que les gouvernements doivent, en "_
tant que de besoin, prendre des mesures pour
identifier les terres que les peuples autochtones
occupent traditionnellement et pour garantir la
protection effective de leurs droits de propriété

et de possession. La réclamation fait suite au
déplacement en mai 1953 de la population du

village d’Uummannagq (district de Thulé) dans la

partie nord-ouest du Groenland, pour permettre
I’extension de la base aérienne de Thulé. Suite a quoi,

s

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT

-

s

Kl



le peuple Uummannag a revendiqué des droits spécifiques
sur des terres du territoire groenlandais. On examina alors
si le peuple Uummannaq constituait un peuple autochtone
distinct, avec des droits de propriété sur des terres
distincts, ou s'il appartenait plus généralement au peuple
autochtone groenlandais, les Inuits.

Dans son analyse, le comité tripartite de I'OIT a noté que
les parties intéressées «ne contestent pas le fait que les
Inuits résidant a Uummannag au moment du déplacement
ont la méme origine que les Inuits d’autres zones du
Groenland, parlent la méme langue (groenlandais),
participent aux mémes activités traditionnelles de chasse,
de piégeage et de péche que les autres habitants

du Groenland et se considerent eux-mémes comme
Groenlandais (Kalaalit)».

En outre, la commission a noté que ces personnes «ont
les mémes conditions sociales, économiques, culturelles
et politiques que les autres Groenlandais (voir article

1, paragraphe 1 de la convention), conditions qui ne
distinguent pas le peuple de la communauté Uummanag
des autres Groenlandais, mais qui distinguent ces derniers
des habitants du Danemark et des fles Féroé. En ce qui
concerne l'article 1, paragraphe 2 de la convention, si

le sentiment d’appartenance est un critere fondamental
pour déterminer les groupes auxquels les dispositions

de la convention s’appliquent, il s’agit spécifiquement
d’un sentiment d’appartenance indigéne ou tribale et

pas nécessairement d’un sentiment d’appartenance a un
«peuple» différent des autres membres de la population
indigene ou tribale du pays qui, ensemble, peuvent
constituer un peuple. La commission considére qu’il n’y
a pas de fondement pour considérer les habitants de la
communauté Uummanag comme un «peuple» différent et

distinct des autres Groenlandais».

La commission a estimé que «les terres traditionnellement
occupées par le peuple inuit ont été délimitées et
représentent la totalité du territoire du Groenland». Par
conséquent, «compte tenu des circonstances particulieres
de ce cas, la commission [a estimé] que la délimitation de
terres au sein du Groenland pour le bénéfice d’un groupe
précis de Groenlandais irait a I’encontre du systeme bien
établi de droits collectifs sur les terres basé sur la tradition
du Groenland et conservé par les autorités autonomes du
Groenland».

Conseil d’administration, 280e session, mars 2001,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de
I"OIT, Danemark, GB.280/18/5.

1.4. APPLICATION CONCRETE: DELIMITATION
DU CHAMP D’APPLICATION

Le champ d’application de la convention, défini par I'OIT,
est trés fréquemment repris comme ligne directrice des
processus nationaux et régionaux d’identification des
peuples autochtones. Certains pays n’emploient pas

les termes de peuples «autochtones» ou «tribaux», mais
utilisent des termes dont le champ d’application est

plus restreint. Certains de ces termes se rapportent a

la situation géographique de ces peuples ou a la fagon
dont ils gagnent traditionnellement leur vie. Ainsi en Asie,
on parlera de «peuple des collines» ou de «cultivateurs
itinérants», tandis qu’en Afrique, certains peuples
autochtones sont connus sous le nom de «gardiens de

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX



troupeaux» ou de «chasseurs-cueilleurs». En Amérique
latine, le terme «paysans» a parfois été utilisé dans
certains pays. Au cours des dernieres décennies, la
plupart des pays ou régions ont interprété ce concept de
peuples autochtones et tribaux de maniere pragmatique.
En parallele, les peuples autochtones sont de plus en
plus souvent identifiés en tant que peuples ou nations
spécifiques et sont progressivement reconnus en tant
que tels sur le plan constitutionnel et juridique dans

de nombreux pays. On observe également une autre
tendance, liée au nombre croissant d’autochtones qui
migrent et viennent peupler les zones urbaines ou ils
expriment leur identité sous des formes nouvelles. Ces
nouveaux modes d’expression de leur identité entrainent
des changements, comme la transformation des
structures communautaires traditionnelles et I'apparition
de communautés étendues, regroupant des nationalités
doubles ou multiples.

Afrique: identification des peuples autochtones par
la Commission africaine des droits de ’Homme et
des Peuples

En 2003, un groupe de travail mandaté par la Commission
africaine des droits de I’'Homme et des Peuples (CADHP)
a publié un rapport sur les populations/communautés
autochtones en Afrique.

La conclusion de ce rapport était qu’une définition stricte
de ce qu’est un peuple autochtone n’est «ni nécessaire, ni
souhaitable» et risquerait d’exclure certains groupes. Ce
rapport traitait également de I'idée répandue selon laquelle

«tous les Africains seraient autochtones», mais soutenait
que cela revenait a prendre pour point de repeére, a tort,
I’époque de la colonisation par les Européens et que
désormais ce terme est investi d’une autre signification.
En outre, ce rapport insistait sur le fait qu’il ne s’agissait
pas d’accorder a ces peuples des «privileges» par
rapport au reste de la société mais d’affirmer leurs droits
spécifiques en vue d’éliminer des formes de discrimination
et de mise a I'écart dont les peuples autochtones sont
particulierement victimes.

Ce rapport conseillait de s’efforcer d’identifier les peuples
autochtones, plutdt que de les définir en fonction d’un
ensemble de critéres et il distinguait les traits suivants
comme étant caractéristiques des peuples indigénes
d’Afrique:

e |eur culture et leur mode de vie different
considérablement de ceux de la société
dominante.

e | eur culture est menacée; dans certains cas, elle
est en voie de disparition.

e | a préservation de leur mode de vie spécifique
dépend du droit de ces peuples a disposer
librement de leurs terres et de leurs ressources
ancestrales.

e Ces peuples vivent souvent dans des zones
géographiques isolées et difficiles d’acces.

e [Is sont victimes d’exclusion sur le plan politique et
social, sont assujettis et exploités par les structures
politiques et économiques en place dans le pays.

Rapport du groupe de travail d’experts de la Commission

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



africaine des droits de I’'Homme et des Peuples sur les
populations/communautés autochtones, adopté par la
CADHR lors de sa 34e session, en 2003. Publié en 2005
par la CADHP et 'TWGIA.

Afrique: exemples d’identification de peuples
autochtones

En Afrique, les peuples autochtones sont également
appelés minorités ethniques, groupes vulnérables,
gardiens de troupeaux, chasseurs-cueilleurs, Pygmées,
...etc. La majorité des communautés qui se qualifient
elles-mémes d’autochtones subsistent grace a leurs
troupeaux, la chasse ou la cueillette, bien que de

petites communautés de cultivateurs-chasseurs se
qualifient également d’autochtones. Petit a petit, ces
communautés sont reconnues comme autochtones,

en particulier au Kenya et en Afrique du Sud. Dans ces
deux pays, le processus d’identification a été promu et
encouragé par la visite, en 2006, du rapporteur spécial
de 'ONU sur la situation des droits de 'homme et des
libertés fondamentales des populations autochtones.

Au Kenya, le rapporteur spécial a estimé que «les droits
des communautés de gardiens de troupeaux et des
chasseurs-cueilleurs devraient étre inscrits dans la
Constitution et [que] des lois spécifiques devraient étre
promulguées afin d’entamer une action positive, le cas
échéant».

En 2004, en Afrique du Sud, le cabinet a adopté

un protocole déterminant le processus politique de
reconnaissance des Khoikhois (ou Khoekhoen ou Kwena)
et des Sans (ou Bochimans) en tant que communautés
autochtones vulnérables, victimes d’une mise a I'écart et
devant bénéficier d’une protection spéciale. Cependant,
cela ne s’est pas encore traduit par une politique de
reconnaissance officielle des Khoikhois et des Sans en
tant que peuples autochtones d’Afrique du Sud.

En Ouganda, il n’existe aucune politique officielle de
reconnaissance des peuples autochtones aux termes

du droit international, cependant certains groupes y

sont peu a peu reconnus comme étant particulierement
mis a I'écart, vulnérables et minoritaires. Par exemple,

le ministere du développement social, du travail et de la
promotion de I’égalité des sexes a récemment entamé la
constitution d’une banque de données, qui rassemble des
informations sur les communautés ethniques minoritaires.
Au Rwanda, malgré I'absence de reconnaissance officielle
des peuples autochtones en tant que tels, la Commission
nationale pour I'unité et la réconciliation a reconnu, en
2006, que les Batwas avaient été systématiquement
oubliés et ignorés et qu’ils méritaient une attention

particuliere. La commission a recommandé la mise en
ceuvre de mesures spéciales en faveur des Batwas dans
les domaines de I’éducation et des services sanitaires.
Rapports du rapporteur spécial de 'ONU sur la situation
des droits de I'homme et des libertés fondamentales des
populations autochtones, missions en Afrique du Sud et
au Kenya, 2006;

IWGIA, The Indigenous World, revue annuelle, 2006;
CAURWA, Convention relative aux droits de I'enfant,
Contre-rapport présenté par CAURWA, Kigali, 2004.
Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

Népal: reconnaissance des nationalités autochtones
C’est en 1996 que le gouvernement népalais a reconnu,
pour la premiere fois, le concept de «nationalités
autochtones» dans le cadre de la promulgation d’une
ordonnance portant sur la création du Comité national
pour le développement des nationalités autochtones.
Cette ordonnance et le plan gouvernemental qui s’ensuivit,
appelé Neuvieme plan (1997-2002), ont ainsi formellement
reconnu un ensemble de groupes ethniques spécifiques
comme étant autochtones. Cependant, aucun de ces
deux documents ne définissait le terme «nationalités
autochtones» ou son sens sur le plan juridique et il fallut
attendre cing ans avant que la Fondation national por le
développement des nationalités autochtones (NFDIN) ne
soit effectivement créée. La création de la NFDIN en 2002
a donné aux peuples autochtones une fondation semi-
autonome, dont le conseil d’administration est composé
aussi bien de représentants du gouvernement que des
ceux des peuples autochtones.

La liste gouvernementale des groupes autochtones
reconnus et la procédure de reconnaissance ont donné
lieu a quelques controverses. Cette liste répertorie
actuellement 59 groupes, mais certains groupes

non répertoriés désirent également étre qualifiés
d’autochtones. Il y a également des communautés qui ont
été rattachées a une identité collective plus générale mais
déclarent appartenir a un peuple distinct, méritant d’étre
reconnu en tant que tel et de porter un nom distinct.

En général, ces conflits ont pris des proportions trop
importantes pour pouvoir étre gérés dans le cadre des
systemes et des pratiques en vigueur au Népal pour
garantir la représentation des peuples autochtones et leur
acces aux services gouvernementaux. Chacun des 59
groupes reconnus est représenté par une organisation
nationale. Récemment encore, la NFDIN et le groupe
d’encadrement créé par les peuples autochtones, la
Fédération des nationalités autochtones du Népal
(NEFIN), se fondaient uniquement sur ces organisations

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




pour garantir la représentation, la consultation et la
participation des peuples autochtones. C’est ainsi

que les organisations nationales et leurs dirigeants

ont automatiquement pris le contréle des processus

de consultation et d’implication des communautés
autochtones. Nombre de ces groupes reconnus
représente des populations importantes, tres variées sur
le plan culturel et linguistique. Si certaines communautés
n’'ont pas le sentiment d’étre suffisamment représentées
au sein des organisations nationales autochtones
existantes, elles sont susceptibles de chercher a se faire
reconnaitre en tant que peuples autochtones distincts afin
de participer d’avantage aux décisions gouvernementales.
C’est ainsi que les tensions et les conflits concernant

le caractere représentatif des organisations nationales
autochtones empietent sur les questions de
reconnaissance de certains groupes par le gouvernement.
Apres avoir ratifié la convention N° 169 de I'OIT en 2007,
le gouvernement népalais a créé un comité chargé de
réviser la liste des groupes autochtones reconnus. Un
groupe de travail gouvernemental sur la mise en ceuvre
de la convention N° 169 de I'OIT (voir le chapitre Ill) a
également conseillé au gouvernement d’adopter une
définition officielle du terme «peuples autochtones»,
fondée sur les criteres d’identifications énoncés dans la
convention. Ce processus est toujours en cours mais

devrait permettre au gouvernement d’employer, a I'avenir,
une approche moins statique et plus axée sur une
procédure de reconnaissance des groupes autochtones.
La question sous-jacente concernant la fagon dont on
peut garantir les droits de consultation, de participation et
de représentation aux communautés autochtones, quels
que soient leurs liens avec les organisations nationales,
n’a pas encore été résolue.

Une autre question importante, qui est apparue au Népal,
est de savoir si la reconnaissance d’un groupe en tant que
peuple autochtones devrait automatiquement obliger le
gouvernement a engager des plans d’action positive en
faveur de ces communautés. (voir le chapitre XI).
Programme de promotion de la convention N° 169 de
I’OIT, comptes rendus de projets au Népal, 2008-2009;
Krishna Bhattachan, Indigenous Peoples and Minorities in
Nepal, 2008;

La Banque mondiale: critéres d’application de la
politique de la banque sur les peuples autochtones
La Bangque mondiale emploie I'expression «populations
autochtones» au sens générique du terme pour désigner
un groupe distinct présentant, a divers degrés, les
caractéristiques suivantes: «a) les membres du groupe
s’identifient comme appartenant a un groupe culturel
autochtone distinct, et cette identité est reconnue par

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



L LELEALT

d’autres; b) les membres du groupe sont collectivement
attachés a des habitats ou a des territoires ancestraux
géographiguement délimités et situés dans la zone du
projet, ainsi qu’aux ressources naturelles de ces habitats
et territoires; ¢) les institutions culturelles, économiques,
sociales ou politiques traditionnelles du groupe sont
différentes de celles de la société et de la culture
dominantes; et d) les membres du groupe parlent un
langage souvent différent de la langue officielle du pays et
de la région».

Cette définition opérationnelle de I'expression «populations
autochtones» est basée sur le champ d’application de

la convention N° 169 et reprend les principaux éléments
de la définition de I'OIT: sentiment d’appartenance a un
groupe indigene, rattachement historique a des territoires
ancestrauy, institutions culturelles, économiques, sociales
et politiques distinctes.

Politique opérationnelle 4.10 sur les populations
autochtones, Banque mondiale, 2005;

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Bangladesh: identification

Avec ses 120 millions d’habitants, le Bangladesh est I'un
des huit pays les plus peuplés au monde. La population
autochtone représente 1,08 % de la population totale. Les

différents peuples autochtones du Bangladesh sont tant6t
appelés pahari (peuple des collines), jumma (terme lié a la
pratique traditionnelle du jhum/jum ou culture itinérante),
adivasi (autochtone), upajati ou peuple tribal. Certains textes
de lois utilisent indifferemment les expressions «peuples
autochtones des collines» et «tribus autochtones».
Auparavant, le gouvernement bangladais employait les
termes «tribu» ou «peuples tribaux» plutdt que les «adivasi»
ou les «autochtones», qui sont les termes préférés par

les groupes indigenes eux-mémes. Cependant, dans le
document de stratégie pour la réduction de la pauvreté
publié en 2005 («PRSP-I»), les termes «adivasi / minorité
ethnique» étaient employés tandis que dans le PRSP-

Il, plus récent, les expressions «peuple autochtone» et
«communauté autochtone» sont toutes deux employées,
faisant sans doute écho a I’emploi plus fréquent de ces
termes dans les médias et la société civile bangladaise.

En 1972, le Bangladesh a ratifié la convention N° 107
relative aux populations aborigenes et tribales adoptée
par I'OIT en 1957, et qui traite d’un certain nombre

de questions concernant les droits fondamentaux de

ces populations, les droits sur les terres, I'emploi, la
formation professionnelle, la santé, ...etc. La Constitution
bangladaise ne reconnait pas I'existence de peuples
autochtones et les classe dans la catégorie commune des
«groupes de citoyens arriérés».

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




Selon diverses études, le nombre de peuples autochtones
distincts établis au Bangladesh varie de douze a quarante-
six. Cette incertitude tient notamment au fait qu’une
communauté peut étre appelée de différentes maniéres,
que I'orthographe du nom de ces communautés peut
varier, que certains sous-groupes sont parfois répertoriés
comme des groupes a part entiere et que le nombre de
groupes qui se qualifient eux-mémes d’autochtones est
en augmentation.

Raja Devasish Roy, The ILO Convention on Indigenous
and tribal Populations, 1957 and the Laws of Bangladesh:
A Comparative Review, a paraitre;

Loi de finances, loi de 1900 de Chittagong Hill Tracts
(CHT).

Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

Inde: identification des tribus répertoriées

L'Inde est une république fédérale dotée d’un régime
parlementaire. L’Etat indien est régi par une Constitution
adoptée le 26 novembre 1949. L'Inde compte plus d’un
milliard d’habitants et est le deuxieme pays le plus peuplé
au monde apres la Chine. L'Inde a été I'un des premiers
pays a ratifier, en septembre 1958, la convention N° 107
relative aux populations aborigenes et tribales adoptée par
I’OIT en 1957. Cependant, elle n’a pas ratifié la convention
N° 169 qui amendait la convention N° 107.

Le gouvernement indien a contesté I'usage du terme
«peuple autochtone» pour un groupe spécifique
d’individus, affirmant que tous les citoyens indiens sont
des autochtones. Il préfére donc employer le terme de
«tribus répertoriées». Le recensement de 2001 estime a
84,3 millions le nombre de personnes appartenant aux
tribus répertoriées, soit 8,2 % de la population totale.
Linstitut indien d’études anthropologiques a identifié
461 communautés tribales en Inde, tandis que d’autres
estimations portent a 635 le nombre de tribus vivant en
Inde.

L'article 366, paragraphe 25, de la constitution indienne
décrit les tribus répertoriées comme des communautés
qui ont été «répertoriées»? conformément a Iarticle

342 de la constitution, c’est-a-dire par 'intermédiaire
d’une déclaration du Président. Les tribus répertoriées
vivent généralement dans des zones spécifiques que la
constitution indienne appelle «zones répertoriées».

Le comité Lokur, comité de conseil créé en 1965 et
chargé de réviser les listes des castes répertoriées et
des tribus répertoriées, définit les tribus répertoriées en

2) Les membres d’'une communauté qui a été identifiée comme tribu
répertoriée bénéficient de toutes les lois et programmes qui s’adressent
spécifiquement aux tribus répertoriées, comme des quotas d’embauche
et dans les écoles.

fonction des caractéristiques® suivantes:
(a) des traits primitifs;
(b) une culture distinctive;
(c) un contact timide avec le reste de la société;
(d) un isolement géographique et
(e) un retard® social et économique.

Les listes des tribus répertoriées sont établies au niveau
régional. Il se peut donc qu’une communauté soit
considérée comme une tribu répertoriée dans un Etat,
mais pas dans un autre. Par exemple, les Santals de
I'Etat d’Assam ne regoivent pas I'aide accordée aux tribus
répertoriées, alors que les Santéls du Jharkhand, d’Orissa
et du Bengale-Occidental la percgoivent.

Les peuples tribaux d’Inde préferent qu’on les

désigne du nom «Adivasi»; ce qui signifie «<habitants
aborigenes». Toutefois, dans la région nord-est de I'Inde,
les communautés indigénes préferent étre appelées
«peuples autochtones». Tandis que certaines grandes
communautés indigénes comptent plus d’un million de
membres (C’est le cas des Santals, Oraons, Nagas et
Bhils), il existe aussi des tribus en voie de disparition,
comme les Jarawas et les Onges.

Constitution indienne: http.//india.gov.in/govt/
constitutions_india.php;

Virginius Xaxa, Tribes as Indigenous People of India, http://
www.icrindia.org;

IWGIA: Indigenous Peoples in India, http.//www.iwgia.org.
Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

Indonésie: processus de reconnaissance

La définition de ce qui constitue un peuple autochtone
reste une question tres sensible, qui n’a pas été
entierement résolue. Divers documents officiels donnent
des définitions différentes:

e | e deuxieme amendement de la Constitution
décrit les peuples autochtones comme des
«communautés traditionnelles reconnues par la loi»
et des «peuples traditionnels».

e |e décret de I'assemblée nationale sur la réforme
agraire et la gestion des ressources naturelles
(décret N° 9 de 1999) qualifie également les
peuples autochtones de «peuples traditionnels».

e |e décret présidentiel N° 111/1999 et le décret
du ministére social N° 06/PEGHUK/2002 parlent,

3) Une grille d’identification des individus appartenant a une tribu
répertoriée a été définie dans le rapport annuel 2006-2007, publié par le
Ministére des affaires tribales, a New Delhi. Ce document est disponible
a l'adresse suivante: http://tribal.nic.in/TribalAR0607-E.pdf

4) Le terme «retard» signifie, dans ce cas, que ces populations sont
«défavorisées».

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



guant a eux, de «communautés indigenes isolées»:
«Une communauté indigéne isolée est un groupe
social (et culturel) local, dispersé et avec peu voire
aucun acces aux services soclaux, économiques et
politiques de I'Etat.»

e |aloide 2007, sur la gestion cétiere et des fles
mineures, reprend la définition élaborée par AMAN
(Aliansi Masyarakat Adat Nusantara)®, le groupe
national d’encadrement des peuples indigenes:
«Une communauté indigene est un groupe
d’individus qui vivent sur leurs terres ancestrales
depuis de nombreuses générations, sont
souverains de leurs terres et de ses ressources
naturelles et régissent leur communauté par le
biais d’un droit coutumier et d’institutions qui leur
permettent de perpétuer leur mode de vie». ©

La définition de ’AMAN est, en grande partie, fondée

sur la définition de I'OIT. Elle est peu a peu acceptée par
des institutions et des autorités nationales telles que le
Ministére de la péche et la Commission nationale des
droits de I’'Homme. Cet exemple montre que le champ
d’application de la convention N° 169, défini par I'OIT, a
des répercussions au-dela des frontiéres des Etats qui ont
ratifié cette convention.

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Norvége: reconnaissance des Samis en tant que
peuple autochtone

En 1990, la Norvége est devenue le premier Etat signataire
de la convention N° 169. Au cours du processus de
ratification, le parlement national norvégien (le Storting) a
reconnu le peuple Sami en tant que peuple autochtone
de Norvege, conformément aux criteres d’application

de la convention. Ceci fut Iissue la plus logique, étant
donné que le territoire, I'histoire, la culture, les traditions,
la langue, le mode de subsistance, I'habillement des
Samis et leur sentiment d’appartenance a un méme
peuple s’étend au-dela du territoire norvégien. Les Samis
se définissent eux-mémes comme un peuple distinct,
différent des peuples de Finlande, de la Russie, du
Norvege et de Suede, les quatre pays qu’ils habitent.

La loi du 12 juin 1987 sur les Samis, adoptée par le
parlement national trois ans avant la ratification de la
convention, s’appuie en grande partie sur 'idée que la
Norvége est un Etat rassemblant le territoire de deux
peuples, les Norvégiens et les Samis, et que les Samis

5) Ce qui signifie: «Alliance des peuples indigenes de I'archipel».
6) Adoptée par le premier congrés de ’AMAN, le 17 mars 1999.

vivaient sur le territoire de la Norvege actuelle avant la
création de I'Etat norvégien. C’est Ia ce qui distingue les
Samis des autres minorités du pays.

Cette loi ne propose pas de définition officielle du terme
«Sami», hormis les critéres répertoriés au paragraphe

2-6 de la loi sur les Samis, qui se rapportent au droit de
participer a I’élection des membres du parlement sami.
Bien que ces criteres n’aient pas de légitimité ni de sens
sur le plan juridique en dehors du champ d’application de
la loi sur les Samis, ils indiquent néanmoins quelles sont
les personnes considérées comme samies. La loi sur les
Samis établit les critéres suivants concernant le droit de
participation a I'élection des membres du parlement sami:
«Toute personne qui déclare qu’elle se considére samie

et qui (i) est de langue maternelle same, ou (ij) a ou a eu
des parents, grands-parents ou arriere-grands-parents de
langue maternelle same a le droit d’étre comptée comme
Samie lors du recensement de la population dans la région
ou elle est domiciliée».

La loi sur les Samis est fondée sur des criteres objectifs
et subjectifs d’identification des membres du peuple
Sami. L'élément fondamental demeure cependant le
critére subjectif de I'auto-identification; c’est-a-dire
qu’une personne se considere elle-méme comme un(e)
Sami(e) et donc comme un membre du peuple Sami. Le
critere objectif est lié a la langue same; c’est-a-dire que la
langue maternelle ou la langue parlée a la maison de cette

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




personne ou de ses parents, grands-parents ou arriere-
grands-parents est ou était le same. Le terme «Sami» ne
désigne pas seulement un peuple distinct, les Samis. I
est également lié au territoire traditionnel du peuple Sami,
appelé «Sapmi».

La définition du terme «Sami», au sens ou la loi
norvégienne sur les Samis I'utilise, est basée sur la notion
de peuple «autochtone», bien que ce dernier terme ne
soit pas employé. Cette définition affirme que le peuple
Sami a des liens particuliers et anciens avec son territoire
traditionnel et qu’il habitait cette région avant la création
de I'Etat norvégien. Cela revient & reconnaitre que la
société samie est une société distincte, tres différente de
la majeure partie de la société norvégienne.

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008;

Rapport gouvernemental N°52 (1992-93):
Stortingsmelding nr. 51 (1992-93) — Om norsk
samepolitikk.

Bolivie: reconnaissance des droits et statistiques
confuses

En Bolivie, les peuples autochtones sont des acteurs
fondamentaux dans les processus nationaux sur les plans
politique et social, et bénéficient d’une excellente visibilité
et reconnaissance juridique de leurs droits. La Bolivie a
€élevé la convention N° 169 de I'OIT et la Déclaration de
I’'ONU sur les droits des peuples autochtones au rang de
lois nationales (Ley de la Republica N° 1257 et N° 3760).
Une part importante de la Constitution bolivienne de 2009
est dédiée a la reconnaissance du caractere pluraliste de
I'Etat:

Article 1: la Bolivie est un Etat social unitaire de droit
communautaire plurinational, libre, indépendant,
souverain, démocratique, multiculturel, décentralisé et
doté de régions autonomes. Il est fondé sur la pluralité et
sur le pluralisme politique, économique, juridique, culturel
et linguistique, dans le cadre d’un processus national
d’intégration.

Article 2: au vu de la présence de nations et de peuples
paysans autochtones et aborigenes avant I'époque
coloniale et de leur souveraineté ancestrale sur leurs
territoires, leur droit a I'autodétermination est garanti, dans
le cadre de I'unité nationale. lls ont notamment le droit a
I’autonomie, a disposer de leur propre gouvernement et
culture, a ce que leurs institutions soient reconnues et a
la consolidation de leurs territoires, conformément a la
présente Constitution et au droit.

Afin d’appliquer les droits des peuples autochtones,

I"Etat doit arréter des critéres juridiques et opérationnels
permettant d’identifier les personnes a qui ces droits
reviennent. Toutefois, la question de savoir qui est indigene
et qui ne I'est pas est trés complexe. En Bolivie, elle fait
I’'objet d’un débat depuis I'époque de la conquéte et il
n’est toujours pas clos.

On compte trois principaux points de repere dans le débat
sur l'identification des peuples et individus autochtones en
Bolivie:

1.  Les criteres tirés des instruments juridiques
internationaux - entre autres la convention N° 169
de I'OIT -, eux-mémes fondés sur les suggestions
émises par des peuples autochtones;

2.  Les définitions juridiques présentes dans législation
bolivienne;

3.  Les définitions opérationnelles fournies par I'Institut
national de la statistique (INE) et par d’autres
institutions, basées sur les informations émanant du
recensement et des sondages nationaux.

Les criteres posés par la convention N° 169 sont repris, a
divers degrés, dans les quelques définitions du concept
de peuple autochtone présentes dans la Iégislation
nationale. Le décret supréme 23858 de 1994 en donne la
définition suivante:

e «Des communautés humaines descendant de
populations établies avant I'époque de la conquéte
et de la colonisation sur le territoire délimité par
les frontiéres de I'Etat actuel; ils possédent une
histoire, une organisation, une langue ou un
dialecte et autres caractéristiques culturelles qui
donnent aux membres de ces peuples le sentiment
d’appartenir a la méme unité socioculturelle; ils
restent en lien avec leur territoire en gérant leur
habitat et leurs institutions sociales, économiques,
politiques et culturelles».

Bien que ces définitions normatives semblent claires, leur
transposition dans la réalité est extrémement complexe et
ce probléme n’est encore pas entierement résolu.

Par exemple, I'une des conditions a remplir avant de
revendiquer des «terres communautaires d’origine»
(expression employée par les Boliviens pour désigner les
territoires indigenes) est que la communauté qui en fait

la demande possede un certificat obtenu aupres d’une
institution publique prouvant son caractére autochtone.
Dans la zone rurale des Andes de Bolivie, réputée pour
son degré élevé d’homogénéité en termes de pratiques
et institutions socioculturelles, quasiment toutes les

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



communautés peuvent revendiquer le statut d’autochtone.
Qui plus est, méme les communautés originaires des
Andes mais vivant dans les zones a faible altitude pres de
I’Amazone, suite a une migration, peuvent revendiquer ce
statut. La certification des «communautés indigenes» a
donc été réduite a une simple procédure administrative qui
ne résout pas le probleme sous-jacent.
L'autre difficulté est que diverses institutions publiques
ont adopté différentes définitions opérationnelles.
Par exemple, I'Institut national de la statistique (INE),
utilise plusieurs éléments pour identifier les populations
autochtones lors du recensement. Ces éléments sont les
suivants:
e Lalangue parlée actuellement;
e Lalangue dans laquelle la personne a appris a
s’exprimer (aprés I'age de 4 ans);
e Auto-identification comme appartenant a I'un des
peuples autochtones de Bolivie (personnes de plus
de 15 ans).

Dans les publications officielles, I'INE définit les peuples
autochtones uniquement en fonction de la langue
parlée. En se basant sur le critére de la langue parlée, e

pourcentage officiel d’autochtones dans la population
boliviennes est de 49,9 %. Cependant, les organisations
autochtones et la population en général, considérent le
critere de I’ auto-identification comme le plus légitime.
SiI’'on se base sur ce critére, la population autochtone
représente 62 % de la population totale de plus de 15 ans.
En général, la pratique d’une langue autochtone est un
critere d’identification problématique, car elle dépend d’un
certain nombre de facteurs, notamment:

e De nombreuses personnes ne révelent pas leur
connaissance d’une langue autochtone, en raison
de I'image négative qui est encore et bien souvent
rattachée aux langues et aux identités autochtones
et de leur stigmatisation.

e |a progression de la langue dominante (I’espagnol)
et la perte de terrain ou la disparition des langues
autochtones;

e |’expansion de certaines langues autochtones
aux dépends d’autres langues. Par exemple, le
quechua a remplacé, dans de nombreux endroits,
la langue aymara. Cela rend I'utilisation de la
langue comme critere d’identification ethnique
beaucoup plus complexe;

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




e e contexte territorial. Ce n’est pas parce qu’une
personne connait une langue parlée par de
nombreuses personnes, comme le quechua, qu’elle
a forcément le sentiment d’étre autochtone;

e |adisparition des langues indigénes des peuples
de taille réduite résidant dans les zones de Bolivie
a faible altitude.

En outre, aucun des registres administratifs dédiés a un
domaine particulier, comme la santé ou I’éducation, ne
dispose de repéres permettant de distinguer la population
autochtone de la population non autochtone. Par
conséquent, il est impossible de mesurer 'impact précis
que les programmes nationaux ont sur la population
autochtone, et de discerner quels sont les investissements
publics a réaliser en priorité pour réparer les inégalités en
termes d’acces aux services sociaux.

Bien que la reconnaissance et I'application des droits
collectifs ne dépendent généralement pas du nombre des
membres d’un peuple autochtone, il arrive que ce nombre
revéte une importance. C’est le cas, par exemple, pour
I’extension de terres communautaires d’origine, qui se
fonde sur le calcul des besoins d’un groupe en termes
d’espace. Le calcul se fait a partir du nombre d’individus,
de la croissance démographique de la communauté

ANNEE: SOURCE: CRITERE DE CLASSIFICATION:

1981 [Xe

Le critére utilisé était «I’évaluation sociale de la personne», c’est-a-dire que celui qui effectuait le travail de
recensement | recensement évaluait la personne en fonction de sa propre opinion quant a I'appartenance de celle-ci a la
catégorie «autochtone» ou «non autochtone».

et des caractéristiques de leur organisation sociale et
économique.

Malgré I'état tres avancé, en Bolivie, de la reconnaissance
juridique des droits des peuples autochtone, il reste

a définir un certain nombre de criteres, méthodes et
procédures opérationnelles afin de mettre fin au manque
de visibilité de ces peuples dans les statistiques et de
trouver de meilleures solutions aux problemes d’exclusion,
d’inégalité et d’acces inégal aux services sociaux.

Ramiro Molinas Barrios, Los Derechos de los Pueblos
Indigenas en un Proceso de Cambio de la Naturaleza de la
Nacion y del Estado, OIT, 2009;
http.//www.minedu.gov.bo/pre/ley/DS23858.pdf;
Caracteristicas socio demograficas de la poblacion
indigena, INE, Bolivie, 2003.

Guatemala: critéres de classification lors du
recensement de la population nationale

Au Guatemala, au cours des 30 derniéres années,

la compréhension des diverses identités indigenes a
progressé et a gagné en profondeur. Cela se reflete
dans les questions posées et les catégories de réponse
acceptées dans les recensements réalisés entre 1981 et
2002:

1994 Xe
recensement | Etes-vous autochtone ? (oui/non)

espagnol)

Les personnes interrogées devaient répondre aux questions suivantes:

Dans quelle langue avez-vous appris a parler ? (quatre principaux groupes linguistiques autochtones +

Parlez-vous une langue maya ? (quatre principaux groupes linguistiques autochtones + espagnol)
Portez-vous des vétements maya ? (oui/non)

2002 Xle
recensement | Etes-vous autochtone ? (oui/non)

Ladinos, aucun, autre)
Personnes de plus de 3 ans:

autre)

Toutes les personnes interrogées devaient répondre aux questions suivantes:

A quel groupe ethnique appartenez-vous ? (27 réponses au choix, dont 21 groupes maya, Xincas, Garffunas,

Langue maternelle ? (27 réponses au choix, dont 21 langues maya, Xinca, Garifuna, espagnol, aucune,

Autres langues ? (27 réponses au choix, dont 21 langues maya, Xinca, Garifuna, espagnol, aucune, autres)

PNUD, Rapport sur le développement humain, Guatemala, 2005.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Pérou: peuples autochtones dans le recensement de
la population

Selon le 1% recensement des communautés autochtones
du Pérou, réalisé en 1993, la population autochtone

du pays comprenait 8 millions de Quechuas, 603 000
Aymaras et 299 000 personnes indigenes de la forét
amazonienne, soit au total 40 % de la population
péruvienne. C’est la seule fois ou un recensement de ce
type a été mené au Pérou, car toute question liée a la
langue maternelle ou a la langue parlée a été supprimée
du 10° recensement national de 2005. Ce qui, dans les
faits, revient a faire disparaitre les peuples autochtones
des statistiques. Lors du 11¢ recensement national

mené en 2007, la langue maternelle était I'unique critere
d’identification des personnes autochtones, malgré le
fait que des organisations autochtones aient suggéré
I'utilisation d’autres indicateurs qui auraient permis
d’identifier les peuples autochtones et d’origine africaine.
http.//www.inei.gob.pe/

Etude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

Japon: identification des Ainous

Le gouvernement japonais a longtemps refusé de
reconnaitre les Ainous en tant que peuple autochtone. La
loi d’Hokkaido de 1899 sur la protection des aborigénes
a été le premier instrument juridique lié a cette question.
Toutefois, il visait en fait a forcer les Ainous a s’assimiler

a la culture japonaise. Cela a changé grace a la loi de
1997 sur la promotion de la culture ainoue, qui vise a la
protéger. Cette loi reconnait les Ainous en tant qu’ethnie
d’Hokkaido et offre, entre autres, une protection sociale
aux Ainous qui vivent sur I'lle d’Hokkaido. Cependant, elle
n’accorde pas ces droits aux Ainous qui vivent en dehors
d’Hokkaido et n’affirme aucun droit des Ainous a maintenir
et développer leur culture en général.

Cette approche d’une envergure limitée se reflete dans
I’enquéte réalisée en 2006, qui concernait uniquement

les Ainous vivant dans des communautés d’Hokkaido
dans lesquelles les Ainous sont fortement représentés.
Les Ainous qui habitent d’autres régions ont été
automatiguement exclus du recensement. L’auto-
identification pose également probléme, car la plupart des
Ainous ont épousé des Japonais et ont emménagé dans
d’autres régions. De plus, de nombreux parents décident
de ne pas dire a leurs enfants qu’ils ont des ancétres
ainous, dans I’'espoir de les protéger du racisme auquel
ils sont encore largement confrontés. Par conséquent, il
peut s’avérer difficile pour un individu de se définir comme
Ainou ou de connaitre ses propres origines.

C’est pourquoi les estimations du nombre d’Ainous

qui ont a la fois des ancétres ainous et japonais vont

de 25 000 a 1 million de personnes. Cette estimation,
extrémement vague, a déclenché une action de la

part des activistes ainous pour attirer I'attention du
gouvernement sur ces problémes, bien que ces chiffres
ne représentent pas forcément la conscience identitaire
de toutes les personnes d’origine a la fois ainoue et
japonaise.

On observe également depuis peu, dans certains secteurs
de la société japonaise, qu’il est devenu un fait en vogue
de se déclarer Ainou, car la culture ainoue est désormais
considérée comme sacrée ou spirituelle. Il semblerait donc
que certaines personnes se déclarent ainoues sans avoir
aucun ancétre ainou. Cela a créé des tensions au sein de la
communauté ainoue, qui considere qu’une personne doit
impérativement avoir des origines ainoues ou étre intégrée
dans la communauté ainoue pour pouvoir se dire Ainou.
L’auto-identification ne suffit pas a légitimer I'identité ainoue
d’une personne aupres de la communauté.

Le 6 juin 2008, le parlement japonais a voté une résolution
historique, appelant a reconnaitre les Ainous comme peuple
autochtone du Japon. Le méme jour, le Secrétaire général
du Cabinet a reconnu, dans une déclaration officielle, que
les Ainous sont un peuple autochtone du nord de I'archipel
japonais, en particulier d’Hokkaido et qu’en tant que peuple
autochtone, ils possedent leur propre langue, religion et
culture. Il a également annoncé la création d’un «panel
gouvernemental d’experts des affaires ainoues». Le panel
est chargé d’examiner les différentes questions relatives aux
Ainous afin d’améliorer la politique menée concernant les
Ainous. La version finale du rapport du panel devrait étre
rendue au cours de I'été 2009. En attendant, il ne peut étre
déterminé avec certitude si la reconnaissance des Ainous
comme peuple autochtone par le gouvernement impliquera
la reconnaissance pleine et entiere des droits dont les
peuples autochtones doivent bénéficier, conformément a la
convention N° 169 de I'OIT et a la Déclaration de 'ONU sur
les droits des peuples autochtones.

Ce récent pas en avant sur le plan politique a également
renforcé le mouvement ainou, qui est actuellement en
pourparlers concernant le rassemblement des différentes
organisations ainoues en une seule organisation ou un seul
réseau, afin de mettre fin aux tensions passées. Ce travail,
réalisé de maniére collective, rapproche toutes les parties,
en particulier les Ainous eux-mémes. Les tensions au sein
de la communauté ainoue ont toujours posé probléme,
mais ces récents événements semblent avoir apporté une
amélioration au sein du mouvement.

Kanako Uzawa, Challenges in the process of self-
recognition, OIT, 2008.

1. IDENTIFICATION DES PEUPLES INDIGENES/AUTOCHTONES ET TRIBAUX




Il.

LE GONGEPT DE PEUPLES
AUTOGHTONES DANS

LE CADRE DE DROITS



Contrairement a la convention N° 107 de I'OIT sur les
«populations aborigénes et tribales», adoptée en 1957,

la convention N° 169 utilise le terme de «peuples»’. Ce
terme a été choisi, au cours des discussions qui ont mené
a I'adoption de la convention N° 169, comme le seul apte
a décrire les peuples indigénes et tribaux: «L’on s’accorde
a dire que le terme «peuples» reflete mieux I'identité
distinctive que la convention amendée s’attachera a
reconnaitre a ces groupes de population» (Conférence
internationale du Travail, 75° session, Révision partielle de
la convention N° 107 relative aux populations aborigenes
et tribales de 1957; Rapport VI(2), Geneve, 1988, pages
12-14).

Toutefois, en 1989, lors de I'adoption de la convention

N° 169, il fut rappelé que le mandat de I'OIT se limite

aux droits sociaux et économiques et qu'il n’était donc
pas de son ressort d’interpréter le concept politique
d’autodétermination. C’est pourquoi l'article 1, paragraphe
3, contient une remarque par le biais de laquelle I'OIT se
dégage de toute responsabilité quant a I'interprétation du
terme «peuples»:

Convention N°169 de I’OIT, article 1,
paragraphe 3

’emploi du terme peuples dans la présente
convention ne peut en aucune maniere étre
interprété comme ayant des implications de
quelque nature que ce soit quant aux droits qui
peuvent se rattacher a ce terme en vertu du droit
international.

L'objectif de l'article 1, paragraphe 3, était d’éviter les
problémes liés a la notion de «peuples» vis-a-vis du droit
international, notamment ceux qui concernent le droit a
I’autodétermination, qui est reconnu comme un droit de
«tous les peuples» dans les articles premiers du Pacte
international relatif aux droits civils et politiques (PIDCP)
et du Pacte international relatif aux droits économiques,
sociaux et culturels (PIDESC).

Avec I'adoption, en 2007, de la Déclaration de 'ONU

sur les droits des peuples autochtones, la communauté
internationale a reconnu le droit des peuples autochtones
a l'autodétermination:

1) La convention N° 107 relative aux populations aborigénes et tribales
(1957) a été amendée par la convention N° 169. Elle n’est donc plus
ouverte a ratification, mais demeure en vigueur dans certains pays (dont
le Bangladesh, I'Inde et le Pakistan).

La Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones identifie les peuples
autochtones comme des « peuples » bénéficiant
du droit a I'autodétermination:

Article 3

Les peuples autochtones ont le droit a
|’autodétermination. En vertu de ce droit, ils
déterminent librement leur statut politique

et assurent librement leur développement
économique, social et culturel.

Article 4

Les peuples autochtones, dans I'exercice de
leur droit a I'autodétermination, ont le droit d’étre
autonomes et de s’administrer eux-mémes pour
tout ce qui touche a leurs affaires intérieures et
locales, ainsi que de disposer des moyens de
financer leurs activités autonomes.

La déclaration reconnait que les peuples autochtones, en
vertu du droit a I'autodétermination, ont le droit d’assurer R
librement leur développement économique, social et
culturel. Ce droit ne peut pas étre appliqué tant que leurs
pratiques, coutumes, priorités et institutions ne sont pas
pleinement reconnues.

James Anaya (2008, cité dans I'ouvrage d’Henriksen,
2008), rapporteur spécial de I'ONU sur la situation des
droits de ’homme et des libertés fondamentales des
populations autochtones, observe que la déclaration
opeére une rupture avec le refus, ancien mais toujours
actuel, d’accorder aux peuples autochtones le droit a
I'autodétermination et appelle les Etats & mettre un terme
a ce refus.

Les autres articles de la déclaration de I'ONU développent
les différents aspects de I'autodétermination des peuples
autochtones en fonction des caractéristiques communes
a ces peuples et définissent les parametres des mesures a
prendre pour leur garantir le droit a I'autodétermination. La
déclaration exige que les Etats prennent, en consultation
et en coopération avec les peuples autochtones, les
mesures appropriées, y compris législatives, pour
atteindre les buts de la déclaration (article 38), dont le droit
pour les peuples autochtones «d’étre autonomes et de
s’administrer eux-mémes pour tout ce qui touche a leurs
affaires intérieures et locales» (article 4), conformément a
leurs propres institutions, pratiques et coutumes.

Il. LE CONCEPT DE PEUPLES AUTOCHTONES DANS LE CADRE DE DROITS




Récemment, a deux reprises, le gouvernement
suédois a reconnu expressément (dans les
documents de I'ONU E/C.12/SWE/5 2006 et
CCPR/C/SWE/6 2007) que les peuples indigenes,
dont les Samis de Suede, bénéficient du droit

a l'autodétermination, en vertu de I'article 1

du PIDCP et du PIRDESC: «Le gouvernement
suédois affirme que les peuples autochtones ont
le droit a I'autodétermination dans la mesure ou
ils constituent un peuple au sens de I'article 1 du
Pacte international de 1966 relatif aux droits civils
et politiques et du Pacte international de 1966
relatif aux droits économiques, sociaux et culturels»
(Document de 'ONU CCPR/C/SWE/6 2007,
paragraphe 5).

La loi danoise de 2008 sur I'administration
autonome du Groenland (voir la rubrique 4.2) se
base clairement sur la reconnaissance du droit a
l'autodétermination pour le peuple groenlandais en
vertu du droit international.

Un autre exemple, a cet égard, est la version
provisoire de la convention nordique sur les Samis
(voir la rubrique 183.2), rédigée par un groupe
d’experts nordiques au mois de novembre 2005
(Nordisk Samekonvensjon 2005)?, qui reconnait les
Samis en tant que «peuple» bénéficiant du droit a
I’autodétermination.

John Henriksen, Key Principles in Implementing
ILO Convention No. 169, OIT, 2008.

Bien que la convention N° 169 garde le silence sur la
question de I'autodétermination, elle affirme les droits des
peuples autochtones a la participation, a la consultation
et a s’administrer eux-mémes, ainsi qu’a décider de leurs
propres priorités. Tous ces mécanismes jouent un role
important dans la réalisation du droit a I'autodétermination
tel qu’il est présenté dans la Déclaration de 'ONU.

Il faut également noter que la convention N° 169 ne
pose aucune limite au droit a I'autodétermination, ni
aux obligations des Etats, du point de vue plus général
du droit international, concernant ce droit des peuples
autochtones.

2) La version anglaise non officielle du texte provisoire de la convention
est disponible sur le site du gouvernement norvégien: http://odin.dep.
no/filarkiv/280873/.

En outre, conformément a I'article 19, paragraphe 8,

de la Constitution de I'OIT, I'article 35 de la convention

N° 169 explique clairement qu’elle définit des normes
minimales dont I'application ne doit pas porter atteinte aux
droits accordés au niveau national ou en vertu d’autres
instruments internationaux ratifiés, ou accordés par I'Etat
conformément a un traité international:

Convention N°169 de I’OIT, article 35
L'application des dispositions de la présente
convention ne doit pas porter atteinte aux droits et
aux avantages garantis aux peuples intéressés en
vertu d’autres conventions et recommandations,
d’instruments internationaux, de traités, ou de lois,
sentences, coutumes ou accords nationaux.

Article 19, paragraphe 8, de la Constitution de
IoIT

En aucun cas, I'adoption d’une convention ou
d’une recommandation par la Conférence ou la
ratification d’une convention par un Membre ne
devront étre considérées comme affectant toute
loi, toute sentence, toute coutume ou tout accord
qui assurent des conditions plus favorables aux
travailleurs intéressés que celles prévues par la
convention ou la recommandation.

Les dispositions de la convention N° 169 et de la
déclaration de 'ONU sont complémentaires et se
renforcent mutuellement. Les dispositions de la déclaration
abordent tous les domaines couverts par la convention.
De plus, la déclaration de 'ONU proclame certains droits
qui ne figurent pas dans la convention N° 169, notamment
le droit a I'autodétermination.?

3) Pour plus d’informations, consultez la Note d’information a
I'intention du personnel de I'OIT et de ses partenaires: Normes de I'OIT
et Déclaration des droits des peuples autochtones de ’'ONU, 2008,
disponible sur le site http://www.pro169.org.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



II. LE CONCEPT DE PEUPLES AUTOCHTONES DANS LE CADRE DE DROITS







Dans le monde entier, on observe des inégalités
profondément enracinées entre les peuples autochtones
et les communautés dominantes au sein d’'un méme Etat.
La convention N° 169 de I'OIT et la déclaration de 'ONU
en appellent aux gouvernements pour garantir le respect
des droits fondamentaux des peuples autochtones et
collaborer avec les communautés indigenes afin de mettre
un terme a la discrimination concrete (acces aux services
sanitaires, a I’éducation, a I’'emploi), mais également a
leur exclusion des processus politiques en permettant
aux peuples autochtones de participer a la prise de
décisions et d’étre représentés dans les institutions et
les programmes gouvernementaux. Afin d’atteindre ces
objectifs, la convention a) insiste sur la nécessité d’une
action coordonnée et systématique, visant a garantir
I'intégration des droits autochtones dans les structures
gouvernementales, tous secteurs et programmes
confondus; b) réaffirme que les peuples autochtones
doivent jouir de tous leurs droits fondamentaux, qui

sont ceux de tous les citoyens et c) sollicite I'adoption

de mesures spécifiques visant a mettre un terme a la
discrimination.

3.1. ACTION COORDONNEE ET
SYSTEMATIQUE

La situation des peuples autochtones est due a des
processus de discrimination anciens qui ont influencé
tous les aspects de leur vie quotidienne, dans tous les
secteurs et sont observables dans toutes les régions
administratives et toutes les structures institutionnelles.
Cela expligue I'étendue trés vaste des questions

traitées dans la convention N° 169, toutes relatives aux
droits des peuples autochtones et a leur bien-étre. Par
conséquent, la convention N° 169 appelle expressément
les gouvernements a entreprendre une action coordonnée
et systématique afin de garantir I'application pleine et
entiere de toutes les dispositions de la convention. Cela
est affirmé dans Iarticle 2 de la convention:

Convention N°169 de I’OIT, article 2:

Article 2.1

Il incombe [aux gouvernements], avec la
participation des peuples intéressés, de développer
une action coordonnée et systématique en vue de
protéger les droits de ces peuples et de garantir le
respect de leur intégrité.

Article 2.2

Cette action doit comprendre des mesures visant
a:

(a) assurer que les membres desdits peuples
bénéficient, sur un pied d’égalité, des droits et
possibilités que la législation nationale accorde aux
autres membres de la population;

(b) promouvoir la pleine réalisation des droits
sociaux, économiques et culturels de ces peuples,
dans le respect de leur identité sociale et culturelle,
de leurs coutumes et traditions et de leurs
institutions;

(c) aider les membres desdits peuples a éliminer
les écarts socio-économiques qui peuvent exister
entre des membres indigénes et d’autres membres
de la communauté nationale, d’'une maniere
compatible avec leurs aspirations et leur mode de
vie.

L’article 2 de la convention précise que I'objectif de
I’action gouvernementale est de garantir I'égalité

en droit et en possibilités et d’éliminer les écarts
socioéconomiques entre les peuples autochtones et le
reste de la société, tout en reconnaissant a ces peuples
des droits, des besoins et des aspirations spécifiques.

Dans les faits, une action coordonnée et systématique
impligue une révision intégrale des lois, des politiques,
des programmes et des projets afin de s’assurer qu’ils
sont conformes aux dispositions relatives aux droits

des peuples autochtones. La création de dispositifs

de contrble est également nécessaire afin d’évaluer en
permanence la situation des peuples autochtones. Toute
action de ce type doit étre entreprise avec la collaboration
des peuples autochtones et dans le respect de leur
identité sociale et culturelle, de leurs coutumes, traditions,
institutions, aspirations et modes de vie. Les dispositions
relatives a une action coordonnée et systématigue se
rapportent donc naturellement a celles qui traitent du droit
de consultation et de participation (voir la rubrique 5).

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




Les instances de contréle de I'OIT ont insisté sur le
fait qu’une action coordonnée et systématique était
nécessaire afin de «résoudre les situations d’inégalité
affectant les peuples indigenes de maniére profonde
et durable» (Conseil d’administration, 289¢ session,
mars 2004, Réclamation en vertu de l'article 24 de la

Constitution de I'OIT, Mexique, GB.289/17/3, paragraphe

133). Ce message revét une importance capitale, car les
droits des peuples autochtones sont parfois interprétés,
a tort, comme des privileges et avantages accordés

aux peuples autochtones par rapport au reste de la
société. Au contraire, la reconnaissance des droits des
peuples autochtones est une condition nécessaire pour
que ces peuples puissent s’impliquer dans la société de
leur pays et en bénéficier sur un pied d’égalité, avec les
autres. C’est en quoi elle permet de mettre un terme a la
discrimination.

Vingt ans aprées I'adoption de la convention N° 169 et
suite a I'adoption en 2007 de la Déclaration de 'ONU
sur les droits des peuples autochtones, on s’accorde
généralement a dire que toute la difficulté réside dans
I’application concrete de ces droits, par I'intermédiaire
de mesures et de mécanismes d’application appropriés.
La convention N° 169 comporte plusieurs dispositions
qui font spécifiquement référence a sa mise en ceuvre
afin de guider le processus d’application. En général, les
instances de contréle de I'OIT ont souvent mis I'accent
sur la nécessité de rapprocher 'article 2, qui sollicite une
action coordonnée et systématique, de 'article 33, qui
concerne la création des institutions et des mécanismes
appropriés a cet effet:

Convention N°169 de I’OIT, article 33:

1. Lautorité gouvernementale responsable des
questions faisant I'objet de la présente convention
doit s’assurer que des institutions ou autres
mécanismes appropriés existent pour administrer
les programmes affectant les peuples intéressés
et qu’ils disposent des moyens nécessaires a
I’accomplissement de leurs fonctions.

2. Ces programmes doivent inclure:

(@) la planification, la coordination, la mise en ceuvre
et I'évaluation, en coopération avec les peuples
intéressés, des mesures prévues par la présente
convention;

(b) la soumission aux autorités compétentes de
propositions de mesures législatives et autres et
le contréle de I'application de ces mesures, en
coopération avec les peuples intéresseés.

Commission d’experts: Observation générale
de 2008, publiée en 2009.

Les articles 2 et 33 de la convention, lus
conjointement, disposent que les gouvernements
ont I'obligation de développer, avec la participation
des peuples indigenes et tribaux, une action
coordonnée et systéematique en vue de protéger
les droits de ces peuples et de garantir le respect
de leur intégrité. Des institutions et autres
mécanismes appropriés doivent étre créés pour
administrer les programmes, en coopération avec
les peuples indigénes et tribaux, a tous les stades
que cela implique, depuis la planification jusqu’a
I’évaluation des mesures proposées dans la
convention.

- LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’0IT




Une fois de plus, la convention insiste sur le fait que la
participation des peuples autochtones aux phases de
planification, de coordination, d’exécution, de supervision
et d’évaluation des institutions et des mécanismes créés
joue un role tout aussi capital que la mise a disposition de
ressources appropriées.

La Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones comporte des dispositions analogues
concernant les responsabilités des Etats:

Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones:

Article 8.2

Les Etats mettent en place des mécanismes de
prévention et de réparation efficaces visant:

(@) Tout acte ayant pour but ou pour effet de
priver les autochtones de leur intégrité en tant que
peuples distincts, ou de leurs valeurs culturelles ou
leur identité ethnique;

(b) Tout acte ayant pour but ou pour effet de

les déposséder de leurs terres, territoires ou
ressources;

(c) Toute forme de transfert forcé de population
ayant pour but ou pour effet de violer ou d’éroder
un quelconque de leurs droits;

(d) Toute forme d’assimilation ou d’intégration
forcées;

(e) Toute forme de propagande dirigée contre eux
dans le but d’encourager la discrimination raciale
ou ethnique ou d'’y inciter.

Article 15.2

Les Etats prennent des mesures efficaces, en
consultation et en coopération avec les peuples
autochtones concernés, pour combattre les
préjugeés et éliminer la discrimination et pour
promouvoir la tolérance, la compréhension et de
bonnes relations entre les peuples autochtones et
toutes les autres composantes de la société.
Article 38

Les Etats prennent, en consultation et en
coopération avec les peuples autochtones, les
mesures appropriées, y compris législatives, pour
atteindre les buts de la présente Déclaration.

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES

D’aprés le rapporteur spécial de I'ONU sur la situation
des droits de ’'homme et des libertés fondamentales

des populations autochtones, I'application de la
déclaration de I'ONU devrait rendre nécessaire ou

pourra se concrétiser par le biais de I'adoption de
nouvelles lois ou de 'amendement de la législation en
vigueur au niveau national. C’est ce qui est envisagé
dans I'article 38 de la déclaration, qui sollicite la prise

de «mesures [...] législatives». En général, la nécessité
de nouveaux cadres de réglementation se fait jour, car
les réglementations en vigueur, dans la plupart des

pays, sont encore insuffisantes quand elles ne sont pas
simplement absentes. Le rapporteur spécial signale que
pour mettre en ceuvre les modifications juridiques et
institutionnelles requises par la déclaration de I'ONU, il ne
suffit généralement pas de promulguer des «lois sur les
autochtones», comme beaucoup de pays I'ont fait, mais
qu’il s’agit de modifier les structures juridiques de maniere
plus générale, dans des secteurs clés (document de
I’ONU A/HRC/9/92008, paragraphe 50).




Coordination du travail sur les questions
autochtones au sein du systéme onusien:
Créée en 2001, I'Instance permanente de 'ONU
sur les questions autochtones (UNPFII) se
compose de huit représentants gouvernementaux
et huit représentants autochtones. LUNPFII se
réunit tous les ans. Des milliers de représentants
des peuples autochtones, venus du monde entier,
saisissent cette opportunité pour échanger et
débattre des problemes rencontrés et de leur vécu.
Par le biais de cette Instance permanente, les
peuples autochtones ont acquis une importante
tribune au sein de 'ONU d’ou ils souhaitent
s’assurer que les questions autochtones sont
prises en compte dans toutes les activités de
I’'ONU.

Le mandat de I’'UNPFII est de fournir des conseils
et des recommandations au Conseil économique
et social de 'ONU (ECOSQOC), et au systeme
onusien en général, sur les questions qui revétent
une importance particuliere pour les peuples
autochtones. Ces recommandations peuvent

se rapporter, quasiment, a tous les aspects

de la vie des peuples autochtones, comme le
développement socio-économique, la culture,
|’environnement, I’éducation, la santé et les droits
de ’lhomme. En outre, cette instance est chargée

3.2. DROITS FONDAMENTAUX

Les droits fondamentaux sont des droits de I’'homme
inaliénables et intrinséques, que tout individu possede
deés sa naissance, quels que soit sa race, son origine
ethnique, son sexe, sa religion, sa classe sociale ainsi
que son éventuelle origine et identité autochtone. Les
personnes autochtones ont droit a jouir, au méme titre
que toute autre personne, de tous les droits de I’'homme
et de toutes les libertés fondamentales. Parmi ces droits
fondamentaux, on citera notamment le droit a la liberté, a
I'égalité, a la citoyenneté, a la santé, a I'éducation, ...etc.
Ces droits fondamentaux s’appliquent de la méme fagon
aussi bien aux hommes gu’aux femmes.

de sensibiliser le systeme onusien aux questions
autochtones et de promouvoir I'intégration et la
coordination des activités qui s’y rapportent au
sein du systeme. Enfin, elle s’occupe de recueillir
et de diffuser des informations y afférentes.

En parallele, plus de 30 organisations, fonds et
programmes de 'ONU se sont concertés pour
créer le Groupe d’appui inter organisations sur
les questions autochtones (IASG). L’ objectif de
I'IASG est d’apporter son soutien a 'UNPFII et
de coordonner I'action de ses membres afin

de promouvoir plus efficacement les droits des
peuples autochtones au sein du systeme onusien.
Ceci est conforme a I'article 42 de la Déclaration
de I'ONU sur les droits des peuples autochtones,
qui affirme que:

L’Organisation des Nations unies, ses organes, en
particulier I'lnstance permanente sur les questions
autochtones, les institutions spécialisées,
notamment au niveau des pays, et les Etats
favorisent le respect et la pleine application des
dispositions de la présente Déclaration et veillent a
en assurer ['efficacite.

Pour plus d’informations, consultez le site: www.
un.org/esa/socdev/unpfii.

Il peut sembler superflu de rappeler que les peuples
autochtones possedent également ces droits
fondamentaux mais, malheureusement, leur histoire

a été souvent faite de génocides, d’ethnocides, de
discrimination, de travail forcé et, bien souvent, ces
violations de leurs droits les plus fondamentaux se
poursuivent. Actuellement, on observe des violations
des droits fondamentaux telles que le refus d’accorder
la citoyenneté, la servitude pour dette, la traite d’étres
humains, la restriction de I'accés a I’éducation et aux
services sanitaires. Les femmes sont souvent plus victimes
de ces violations que les hommes.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’0IT



Convention N° 169 de I’OIT:

Article 3

1. Les peuples indigenes et tribaux doivent jouir
pleinement des droits de ’'homme et des libertés
fondamentales, sans entrave ni discrimination.
Les dispositions de cette convention doivent étre

appliquées sans discrimination aux femmes et aux

hommes de ces peuples.
2. Aucune forme de force ou de coercition ne doit
étre utilisée en violation des droits de I'homme et

des libertés fondamentales des peuples intéresseés,

y compris des droits prévus par la présente
convention.

Article 4.3

Lesdites mesures ne doivent porter aucune
atteinte a la jouissance, sans discrimination, de la

généralité des droits qui s’attachent a la qualité de

citoyen.

La Déclaration de I'OIT relative aux principes et droits
fondamentaux au travail définit quatre catégories de
principes et droits fondamentaux au travail, a savoir:

(a) la liberté d’association et la reconnaissance
effective du droit de négociation collective;

(b) I'élimination de toute forme de travail forcé ou
obligatoire;

(c) 'abolition effective du travail des enfants;

(d) I'élimination de la discrimination en matiére
d’emploi et de profession.

En outre, elle «déclare que I'ensemble des Membres,
méme lorsqu’ils n’ont pas ratifié les conventions en

question, ont I'obligation, du seul fait de leur appartenance

a I'OIT, de respecter, promouvoir et réaliser, de bonne
foi et conformément a la Constitution, les principes
concernant les droits fondamentaux qui sont I'objet

desdites conventions». Les paragraphes 2 et 3 de I'article
20 de la convention N° 169 de I'OIT renforcent ces droits

fondamentaux (voir également le chapitre XII):

Article 20.2

Les gouvernements doivent faire tout ce qui est en
leur pouvoir pour éviter toute discrimination entre
les travailleurs appartenant aux peuples intéressés
et les autres travailleurs [...].

Article 20.3

Les mesures prises doivent notamment viser a

ce que: [...] (d) les travailleurs appartenant a ces
peuples jouissent de I'égalité de chances et de
traitement entre hommes et femmes dans I'emploi
et d’'une protection contre le harcelement sexuel.

La Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones est, elle aussi, fortement axée sur le droit
des peuples autochtones a jouir des droits de I’'homme et
des libertés fondamentales, comme l'indiquent les articles
suivants:

Article 1

Les peuples autochtones ont le droit, a titre
collectif ou individuel, de jouir pleinement de
I’'ensemble des droits de I’homme et des libertés
fondamentales reconnus par la Charte des Nations
unies, la Déclaration universelle des droits de
I’homme et le droit international relatif aux droits de
I’lhomme.

Article 2

Les autochtones, peuples et individus, sont libres
et égaux a tous les autres et ont le droit de ne faire
I’'objet, dans I’exercice de leurs droits, d’aucune
forme de discrimination fondée, en particulier, sur
leur origine ou leur identité autochtones.

Article 6

Tout autochtone a droit a une nationalité.

Article 7

1. Les autochtones ont droit a la vie, a 'intégrité
physique et mentale, a la liberté et a la sécurité de
la personne.

2. | es peuples autochtones ont le droit, a titre
collectif, de vivre dans la liberté, la paix et la
sécurité en tant que peuples distincts et ne font
I'objet d’aucun acte de génocide ou autre acte

de violence, y compris le transfert forcé d’enfants
autochtones d’un groupe a un autre.

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




Mécanismes spécifiquement chargés des
questions autochtones au sein du Conseil des
droits de ’lhomme des Nations unies

Au sein des Nations unies, le Conseil des droits
de I’'hnomme est chargé de la question des droits
de I’'homme et des libertés fondamentales pour
tous. La mission de ce conseil est de promouvoir
le respect universel en vue de protéger les droits
de I'hnomme et d’examiner les cas de violation

de ces droits, notamment les cas de violation
grave et systématique, puis de faire part de ses
recommandations. Le Conseil des droits de
I’homme (CDH), créé en 2006, se compose de

47 Etats membres des Nations unies. Le CDH
gere un certain nombre de processus de 'ONU
relatifs aux peuples autochtones. Parmi eux, on
compte le rapporteur spécial sur la situation des
droits de ’'homme et des libertés fondamentales
des populations autochtones et le mécanisme
d’experts sur les droits des peuples autochtones
(MEDPA,).

Le MEDPA a été créé en décembre 2007 afin

de fournir au CDH des études et des conseils, a
I'issue de recherches, sur les meilleures méthodes
de développement et de généralisation des normes
internationales visant a promouvoir et protéger

les droits de I'hnomme des peuples autochtones.
Les experts suggerent des mesures visant a
permettre aux peuples autochtones d’exercer leurs
droits, notamment par le biais de I'analyse et de
I’évaluation des bonnes pratigues et des obstacles
en termes de promotion et de protection des
droits des peuples autochtones. Tous les ans, le
MEDPA fournit au Conseil des droits de 'homme
un rapport d’activité.

Le rapporteur spécial des Nations unies est
également mandaté pour, entre autres:

Etudier les mesures permettant de surmonter les
obstacles en matiere de protection des droits de
I’homme et de libertés fondamentales des peuples
autochtones, afin d’en garantir le respect de
maniére efficace et entiére;

Recueillir, exiger, recevoir et échanger des
informations et des communiqués sur des
allégations de violation des droits de 'homme

et des libertés fondamentales des peuples
autochtones;

Formuler des recommandations et des
propositions concernant les mesures et activités
a déployer pour prévenir ou lutter contre les
violations des droits de I’'hnomme et des libertés
fondamentales des peuples autochtones.

La mission du rapporteur spécial est la suivante:

Présenter des rapports annuels sur des sujets

ou situations particuliers ayant une importance
spéciale pour la promotion et la protection des
droits des peuples autochtones;

Entreprendre des visites dans les pays concernés;
Réagir aupres des gouvernements suite a des
allégations de violation des droits des peuples
autochtones;

Entreprendre des activités de suivi des
recommandations émises dans ses rapports.

Pour plus d’informations, consultez le site: http://
www.ohchr.org.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’0IT



3.3. MESURES SPECIALES

Dans les cas ou les peuples autochtones sont défavorisés
parce que leurs droits ne sont ni reconnus, ni protégeés, et
gu’ils souffrent d’inégalités héritées de processus anciens
de discrimination et de mise a I'écart, il peut s’avérer
nécessaire de prendre des mesures spéciales afin de
résoudre ces problemes. Cela est affirmé dans I'article 4
de la convention N° 169:

Convention N°169 de I’OIT, article 4:

1. Des mesures spéciales doivent étre adoptées,
en tant que de besoin, en vue de sauvegarder les
personnes, les institutions, les biens, le travail, la
culture et I'environnement des peuples intéresseés.
2. Ces mesures spéciales ne doivent pas étre
contraires aux désirs librement exprimés des
peuples intéressés.

3. Lesdites mesures ne doivent porter aucune
atteinte a la jouissance, sans discrimination, de la
généralité des droits qui s’attachent a la qualité de
citoyen.

Outre les dispositions générales de I'article 4 concernant
des mesures spéciales, d’autres dispositions spécifiques
se rapportent a la mise en ceuvre de mesures spéciales,
concernant la protection des terres (article 14.2) et de
I’environnement (article 7.4), 'emploi (article 20), la santé
(article 25) et I’éducation (article 28).

Loin de s’apparenter a des droits «supplémentaires» ou
a des privileges, ces mesures spéciales de protections
des institutions, des biens, des emplois, des cultures et
de I'environnement des peuples indigenes sont légitimes.
La convention sollicite la prise de telles mesures car leur
objectif est de garantir le respect des droits de ’lhomme
pour les peuples autochtones, au méme titre que pour
tous les autres peuples. Ces mesures spéciales ne sont
pas considérées comme discriminatoires vis-a-vis de la
partie non autochtones de la population.”

1) La convention N° 111 de I’OIT, qui traite de la discrimination en
matiere d’emploi et de profession, affirme que «les mesures spéciales
de protection ou d’assistance prévues dans d’autres conventions ou
recommandations adoptées par la Conférence internationale du Travail
ne sont pas considérées comme des discriminations» (article 5.1).

Le droit international relatif aux droits de I’hnomme tient les
Etats pour responsables du respect, de la protection et
de I'accomplissement des droits de ’lhomme, reconnus

a I’échelle internationale. Dans ce contexte, les mesures
spéciales envisagées dans la convention N° 169 revétent
une importance particuliere.

Les mesures spéciales visant a instaurer un systeme
réellement égalitaire, par exemple, un systeme de quota
destiné a garantir I'acces sur un pied d’égalité avec les
autres, des peuples autochtones et tribaux aux postes de
fonction publique, doivent prendre fin une fois I'objectif
atteint. D’un autre coté, certaines mesures positives
doivent avoir un caractére permanent, comme les
mesures de protection de la culture, de I’environnement et
des droits sur leurs terres des peuples autochtones.

Larticle 27 du Pacte international relatif aux droits
civils et politiques stipule que les personnes
appartenant a des minorités ethniques, religieuses
ou linguistiques ne peuvent étre privées du droit
d’avoir, en commun avec les autres membres de
leur groupe, leur propre vie culturelle, de professer
et de pratiquer leur propre religion, ou d’employer
leur propre langue. Dans son observation générale
N° 23 sur l'article 27 publié en 1994, le Comité
des droits de I’homme déclarait: «/...] les Etats
parties sont tenus de veiller a ce que I'existence et
I’exercice de ce droit soient protégés et a ce que
ce droit ne soit ni refusé ni violé. C’est pourquoi, il
faut prendre des mesures positives de protection,
non seulement contre les actes commis par I'Etat
partie lui-méme, par I'entremise de ses autorités
Iégislatives, judiciaires ou administratives, mais
€galement contre les actes commis par d’autres
personnes se trouvant sur le territoire de I'Etat
partie.

Le Comité des droits de I'homme observait
également que «toutefois, si ces mesures visent a
remédier a une situation empéchant ou entravant
I’exercice des droits garantis a l'article 27, les

Etats peuvent légitimement établir une distinction
conformément au Pacte, a condition de se

fonder sur des criteres raisonnables et objectifs.»
(Document de I'ONU, référence CCPR/C/21/Rev.1/
Add.5).

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




3.4. PRINCIPALES DISPOSITIONS POUR
L‘APPLICATION DE LA CONVENTION

En somme, les principales dispositions de la convention
N° 169, concernant son application, témoignent de son
double objectif:

Mettre un terme a la discrimination et garantir le
respect des droits des peuples autochtones au
méme titre que n’importe quels autres citoyens
(voir également la rubrique 3.2 sur les droits
fondamentaux);

Garantir aux peuples autochtones la possibilité de
développer leur identité sociale et culturelle, leurs
coutumes, leurs traditions et leurs institutions,

en fonction de leurs propres aspirations (voir
également le chapitre IV sur les institutions
indigenes).

Par conséquent, la convention prend en compte ce
double objectif lorsqu’elle suggere des mécanismes
d’application, qui ont pour but de:

Garantir que les peuples autochtones bénéficient
de leurs droits et ont acces aux services de leur
pays a égalité avec les autres citoyens, et que la
question des peuples autochtones est prise en
compte dans tous les domaines (généralisation);
Mettre fin a la discrimination et a la mise a I'écart
des peuples autochtones et répondre a leurs
besoins, droits et aspirations spécifiques.

Les principaux éléments permettant d’appliquer
correctement la convention sont les suivants:

Une action coordonnée et systématique, visant

a maintenir une cohérence entre les diverses
institutions gouvernementales sur qui pesent des
responsabilités vis-a-vis des peuples autochtones.
La création d'institutions et de mécanismes
appropriés, dotés des ressources nécessaires a
I’'accomplissement de leur mission;

L'instauration de mesures spéciales de protection
des individus, institutions, biens, emplois, cultures
et de I'environnement des peuples autochtones;
L'instauration de mécanismes institutionnels visant
a garantir la consultation et la participation des
peuples autochtones dans toutes les étapes du
processus d’application, a savoir la planification,
la coordination, I'exécution et I'évaluation (voir
également le chapitre V).

Dans la plupart des cas, I'action coordonnée et
systématique est un processus de longue haleine,
qui exige qu’un certain nombre de démarches
complémentaires soient effectuées simultanément:

e Une analyse minutieuse conduisant a la
modification des lois, politiques et programmes
existants, dans tous les domaines, tout en
consultant les peuples intéressés afin de garantir
leur conformité au texte de la convention;

e | a promulgation de nouvelles lois ou réglements,
Si besoin est, suite a un travail de consultation
visant a mettre en ceuvre les dispositions de la
convention;

e |a création d’institutions spécifiques chargées
de promouvoir et de faire appliquer les droits des
peuples autochtones ou, notamment dans les pays
dotés d’une importante population autochtone,
la création d’institutions chargées de coordonner
I'application de la convention dans tous les
domaines et a tous les niveaux de gouvernance;

e |instauration de mécanismes permanents a
tous les niveaux de gouvernance permettant
aux peuples autochtones de participer a la prise
de décision, notamment durant les phases de
planification, de mise en ceuvre, de contrdle,
d’évaluation des mesures d’application de la
convention, ainsi qu’a la rédaction des rapports.

e |a définition des priorités et des délais précis
d’application, afin de favoriser les collaborations et
de réduire les risques de conflits;

e |attribution des ressources budgétaires
nécessaires, destinées a des actions spécifiques
mais également a généraliser cet effort a tous les
domaines;

e |a sensibilisation, la formation et I'amélioration des
capacités des communautés et des représentants
autochtones ainsi que celles des dirigeants, des
responsables gouvernementaux, des juges, des
médias et du grand public.

(Voir également le chapitre XIV sur I'application de la
convention et son contréle).

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



3.5. OBSERVATIONS DES INSTANCES DE
CONTROLE DE L'OIT: ACTION COORDONNEE
ET SYSTEMATIQUE

Mexique: action coordonnée et systématique a tous
les niveaux de gouvernance

En 2004-2005, les instances de contrdle de I'OIT

ont dd répondre a une série d’allégations sérieuses
concernant le défaut d’application de la convention

N° 169, notamment dans le cadre des réformes
constitutionnelles mexicaines, au niveau fédéral comme
au niveau de chacun des Etats. Etant donné que
certaines dispositions des réformes déleguent aux
entités fédérées gestion de certaines questions, comme
I'identification des peuples autochtones, la Commission
d’experts a rappelé I'importance de larticle 2 et a prié

le gouvernement de «prendre les mesures nécessaires
pour mener, avec la participation des peuples intéressés,
une action coordonnée systématique en vue de protéger
leurs droits et de garantir que les mesures législatives

et administratives émanant du gouvernement fédéral ou
des congrés des Etats aient pour dénominateur commun

de préserver les droits consacrés par la convention.»
(Commission d’experts, 75¢ session, 2004, Observation,
Mexique, publiée en 2005).

En outre, la Commission d’experts, a propos des
discriminations généralement observées au Mexique et
du fait que les populations autochtones sont défavorisées
sur le plan socioéconomique par rapport au reste de

la population, a mis I'accent sur la nécessité, pour le
gouvernement mexicain, d’investir plus d’efforts pour
mettre un terme a cette situation, en soulignant que c’est
ce a quoi le gouvernement s’est lui-méme engageé lors de
la ratification de la convention N° 169.

La Commission a également pris note des programmes
élaborés par le gouvernement afin que les peuples
autochtones puissent recevoir un traitement égalitaire et
elle a rappelé que «pour obtenir une politique d’insertion
efficace, il ne suffit pas de multiplier des plans isolés. La
nature complémentaire et coordonnée des programmes
décrits par le gouvernement n’apparait pas de fagon
complétement évidente».

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




La Commission a insisté sur le fait que I'application pleine
et effective de larticle 2 relatif a une action coordonnée
systématique «est une clé pour résoudre les situations
d’inégalité affectant les peuples indigenes de maniere
profonde et durable». C’est pourquoi la Commission

prie le gouvernement, «quand il lance différents plans

et programmes de développement pour les peuples
intéressés, de le faire en s’assurant que ceux-ci
s’inscrivent dans le cadre d’une action coordonnée et
systématique, et avec la participation pleine et entiere des
peuples indigenes».

Conseil d’administration, 289e session, mars 2004,
Réclamation en vertu de l'article 24 de la Constitution de
I"OIT, Mexique, GB.289/17/3.

Bolivie: action coordonnée et systématique

En 2004, le gouvernement bolivien a signalé a la
Commission d’experts que, «dans un contexte de forte
dispersion du soutien au développement indigéne,

un cadre centré sur les aspects fondamentaux du
développement et sur la démocratisation ethnique du
pays a pu étre défini». En 2003, un ministere chargé des
affaires indigénes et des peuples aborigenes (MAIPO)

a été créé en tant qu’instance nationale de gestion des
questions indigénes «dont la responsabilité est de formuler
et de mettre en ceuvre des normes, des politiques, des
programmes et des projets concernant les peuples
indigenes, méme si d’autres ministéres, comme celui des
Mines et des Hydrocarbures, s’occupent de projets qui
concernent aussi les indigenes».

Le gouvernement a déclaré que, pour faciliter la
participation des autochtones, il a été créé un

Conseil consultatif, comprenant six représentants
gouvernementaux et six représentants des organisations
autochtones. Ce conseil a fonctionné de maniere
irréguliere, notamment a cause de la rotation constante du
personnel des institutions étatiques et des représentants
des organisations autochtones. Le gouvernement estime
cependant qu'il serait prioritaire de consolider et réactiver
cet organisme.

La Commission d’experts s’est déclarée préoccupée
par le fonctionnement irrégulier des mécanismes de
participation et de consultation et a insisté sur le fait

que «l'instauration d’un dialogue permanent a tous les
niveaux, comme le prévoit la convention, contribuerait a
éviter les conflits et a batir un modéle de développement
inclusif». En outre, la Commission a noté que «le
probleme fondamental de I'application de la convention

ne tient pas tant a I'absence de législation qu’aux
difficultés d’application». Elle a donc prié instamment le
gouvernement de faire tout ce qui est en son pouvoir pour
assurer la coordination des programmes en cours avec

la participation des peuples autochtones dans toutes

les phases de leur réalisation, de la planification jusqu’a
I’évaluation.

De plus, le gouvernement a indiqué que les pratiques
d’exclusion et de discrimination continuent d’altérer les
politiques publiques (absence de clarté et de précision,
surtout pour ce qui est de promouvoir un développement
économique équitable), et I'élaboration des lois et leur
application. Depuis les modifications apportées en 1995
a la Constitution bolivienne, de nouvelles perspectives
ont été ouvertes pour remédier a la situation d’exclusion
dans laquelle se trouvent traditionnellement les peuples
autochtones. Parmi les mesures spéciales adoptées a
cet égard, on note la création des districts municipaux
indigenes (DMI). Cependant, leur mise en ceuvre s’est
heurtée a des difficultés en raison de la discontinuité
territoriale des territoires autochtones; la double frontiere
entre subdivisions politiques de I'Etat et territoires
autochtones, qui a généré des fractures territoriales;
I’attribution des terres communautaires d’origine, qui ne
coincide pas toujours avec la délimitation des communes
et génére une incompatibilité entre propriété publique,
propriété privée et propriété communale; et la création de
municipalités sans considération de leur viabilité, dans un
contexte de distribution centraliste des ressources.
Commission d’experts, 76e session, 2005, Demande
directe individuelle, Bolivie, soumise en 2006.

Guatemala: la nécessité d’un dialogue permanent
lors de I'application de la convention

En 2007, la Commission d’experts a noté qu’une instance
coordinatrice ou instance inter-institutions chargée des
questions indigénes (CIIE) a été créée au Guatemala, ou
sont représentées 29 institutions publiques impliquées
dans les questions autochtones. Elle est chargée de
coordonner et d’évaluer les politiques publiques relatives
aux peuples autochtones. La Commission d’experts a
rappelé que les articles 2 et 33 de la convention N° 169
prévoient une action coordonnée et systématique, menée
avec la participation des peuples indigénes dans la mise
en place des mesures prévues par la convention, depuis
leur planification jusqu’a leur évaluation. La Commission
souligne que les consultations «ne se limitent pas a un cas
précis mais doivent permettre d’appliquer les dispositions
de [la convention] de maniére systématique et coordonnée

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



en coopération avec les peuples indigénes. Cela suppose
la mise en place progressive d’organes et de mécanismes
appropriés.»

Commission d’experts, 77e session, 2006, Observation,
Guatemala, publiée en 2007.

Argentine: développement des mécanismes
appropriés, au niveau fédéral et provincial

En 2006-2007, I'Argentine a lancé plusieurs initiatives
visant a renforcer le cadre institutionnel afin de mieux
mettre en ceuvre la convention N° 169, en particulier

les instances chargées de I'action coordonnée et
systématique (articles 2 et 33 de la convention) et celles
chargées des questions de consultation, participation et
représentativité.

A cette occasion, le Conseil sur la participation indigéne
(CPI) a été créé, avec pour mission de garantir la
participation des peuples autochtones en adaptant

la loi argentine pour qu’elle refléte les dispositions

de la convention N° 169. Le CPI a également crég,

dans chaque région, un bureau de coordination des
représentants. La prochaine étape sera d’instaurer un
Conseil de coordination, ou siégeront des représentants
des ministéres de I'Intérieur, de I'Economie, du Travail, de
I"Education et de la Justice, ainsi que des représentants
des autorités provinciales et des peuples autochtones,
chargés, entre autres, de contrdler le registre national des
communautés autochtones, de mettre en évidence les
problémes, de fixer un ordre de priorités pour leur trouver
une solution et enfin d’élaborer un programme d’activités
pour I'Institut national des affaires indigenes (INAI), a long
et a moyen terme.

La Commission d’experts a noté avec intérét que le
gouvernement soit en train de mettre en place les
organes nécessaires a une application coordonnée

et systématique de la convention et a encouragé le
gouvernement a continuer de renforcer ces instances afin
d’institutionnaliser la participation des autochtones aux
politiques publiques qui les concernent, conformément
aux dispositions des articles 2 et 33 de la convention.

En ce qui concerne le fédéralisme, la Commission
d’experts a noté que «le gouvernement fait état

de difficultés pour appliquer certaines dispositions
fondamentales de la convention, notamment sur les
terres et les ressources naturelles, car la réforme
constitutionnelle de 1994, qui a renforcé le fédéralisme,
laisse aux provinces le pouvoir de décider en la matiere».

La Commission a également noté que I'intégration des
questions concernant les communautés et les peuples
indigenes dans le champ des compétences fédérales
est une priorité. La Constitution de la République
argentine reconnalt aux provinces des compétences

en matiere législative. Par conséquent, les provinces
peuvent participer au développement des droits des
peuples et communautés indigenes, a condition qu’elles
reconnaissent les droits fondamentaux de base établis
par la Constitution nationale. A cet égard, il importe de
remarquer que, dans la Iégislation Argentine, les traités
internationaux (comme la convention N° 169) prennent le
pas sur les lois nationales (articles 31 et 75, paragraphe
22, de la Constitution).

La Commission d’experts a encouragé le gouvernement a
mener les initiatives nécessaires pour promouvoir les droits
énoncés dans la convention auprés des gouvernements
et parlements des provinces, ainsi qu’a avoir recours

aux mécanismes susmentionnés pour s’assurer que

les provinces développent une législation conforme a la
convention.

Commission d’experts, 77e session, 2006, Observation,
Argentine, publiée en 2007, 79e session, 2008, Argentine,
publiée en 2009; Réclamation aupres du Conseil
d’administration, 2008, GB. 303/19/7.

3.6. APPLICATION CONCRETE:
RESPONSABILITES DES GOUVERNEMENTS

3.6.1. Action coordonnée et systématique

Groupe de travail népalais sur I’application de la
convention N° 169

Le Népal a ratifié la convention N° 169 de I'OIT en 2007
et a mis sur pied un groupe de travail gouvernemental
de haut niveau, chargé de la révision des politiques et
programmes publics en cours ainsi que de I’élaboration
d’un plan exhaustif d’application de la convention.

Ce groupe de travail réunissait des représentants des
15 ministeres pertinents ainsi que des représentants
autochtones de la Fondation nationale pour le
développement des nationalités autochtones (NFDIN)
et de la Fédération pour les nationalités autochtones du
Népal (NEFIN).

Les principaux objectifs de ce groupe de travail étaient les
suivants:

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




(a) Identifier avec précision les responsabilités
gouvernementales a partir des dispositions de la
convention;

(b) Identifier clairement les dispositions de la
convention qui ont déja été mises en ceuvre par le
gouvernement;

(c) Elaborer et présenter un plan d’action détaillé,
dans lequel seront définies les réformes a mettre
en ceuvre sur le plan juridique, administratif et
politique, tout en tenant compte des priorités
définies par les nationalités indigenes et des
capacités du gouvernement.

(d) Emettre des recommandations concernant
I’instauration des mécanismes nécessaires a la
coordination des mesures de mise en osuvre, a
I’échelle nationale et locale.

Ce groupe de travail a défini les priorités aupres de
chaque ministére et mené une série de consultations
avec les représentants des peuples autochtones et

les autres parties prenantes. En dix mais, le groupe de
travail a effectué une révision juridique et politique et mis
en évidence les décalages entre les dispositions de la
convention et la Iégislation népalaise en vigueur. A partir
de cette analyse, le groupe de travail a mis sur pied un

Plan d’action national d’application de la convention. Les
consultations nationales concernant le plan provisoire ont
eu lieu en novembre 2008, réunissant des représentants
des 59 nationalités autochtones reconnues ainsi que
d’autres représentants autochtones. Cependant, le
gouvernement n’avait toujours pas adopté ce plan en
mars 2009.

L’approche choisie par le Népal, pour appliquer la
convention, mérite d’étre mentionnée, notamment

en raison de son caractére coordonné; d’abord

en rassemblant tous les principaux responsables
gouvernementaux concernés en un groupe de travail de
haut niveau, puis en proposant une révision compléte

et une réforme de la législation et des programmes

en vigueur, afin de s’assurer que tous les domaines
gouvernementaux concernés appliquent la convention. Ce
groupe de travail a cessé ses activités, en ayant rempli son
mandat avec la soumission du plan d’action. Cependant,
un nouveau mécanisme de coordination de haut niveau
devrait lui succéder.

Programme de promotion de la convention N° 169 de
I"OIT, comptes-rendus de projets au Népal, 2008-2009.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Bolivie: intégration des droits des peuples
autochtones dans I’appareil d’Etat

En Bolivie, I'Etat cherche depuis longtemps & promouvoir
I'«<intégration» des peuples autochtones afin de batir
une nation homogéne. Cependant, durant la deuxieme
moitié du XXe siécle, il est devenu de plus en plus
évident que ces efforts avaient été vains et que les
peuples autochtones conservaient une identité distincte.
La reconnaissance des peuples autochtones en tant
que peuples distincts a eu un impact sur la structure
institutionnelle en place chargée des questions
autochtones.

La premiére institution instaurée est I'Institut indigéniste
bolivien, créé dés les années 1940, qui était un organisme
trés peu influent jusqu’a ce qu’émerge un puissant
mouvement indigéne dans les années 1990. En 1993, cet
organisme a été remplacé par le Secrétariat national aux
questions ethniques, générationnelles et d’égalité entre les
sexes. L'année 1994 a vu la création du Ministére adjoint
des affaires autochtones et des peuples aborigenes,
suivie en 2000 de celle du Ministére des affaires
paysannes et des peuples autochtones et aborigénes.

Au sein de ce ministére, on créa un ministere adjoint

aux affaires autochtones. En 2003, le gouvernement a
créé le Ministere des affaires indigenes et des peuples
aborigénes.

Tout au long de ce processus, la principale difficulté

était de définir la nature de la nouvelle relation entre les
peuples autochtones et I'Etat, le gouvernement et le

reste de la société. Plus précisément, I'un des problemes
fondamentaux était le manque de visibilité de la population
autochtone, car les peuples autochtones n’étaient pas
reconnus au sein des politiques, des structures et des
institutions gouvernementales en tant que peuples
distincts dotés de droits spécifiques. Parmi les raisons de
ce manque de visibilité, on comptait, entre autres:

e | e faible taux d’application des normes existantes
et la lenteur de I'élaboration des nouvelles normes
visant a reconnaitre les droits des peuples
autochtones dans la Constitution et dans certains
domaines spécifiques;

e | afragmentation des politiques et des
programmes sectoriels relatifs aux peuples
autochtones;

e | afaible intégration des droits des peuples
autochtones dans les politiques et les programmes
sectoriels et 'absence de reglements et
procédures administratifs permettant, entre autres,

de contrdler et d’évaluer I'impact des programmes
de lutte contre la pauvreté et ceux relatifs aux
Objectifs du Millénaire pour le Développement;

e e mangue de mécanismes qui se chargeraient
de recueillir régulierement des informations auprés
de registres administratifs fondamentaux, comme
ceux de la santé et de I’éducation.

Ces problemes ont également rendu plus difficile le
développement d’une structure institutionnelle appropriée,
permettant de garantir le respect des droits des peuples
autochtones. Les institutions qui se sont succédé
souffraient toutes d’une capacité institutionnelle et d’une
influence politique limitée, d’un manque de financement
et de personnel, de I'absence de formation de son
personnel, d’'un champ d’action limité, le tout pour des
résultats peu probants.

L’élection d’un nouveau gouvernement en Bolivie

en 2006 a marqué un changement radical dans les
politiques relatives aux peuples autochtones. Le Plan

de développement national 2006-2010 n’est pas
particulierement axé sur les peuples autochtones mais
les droits des peuples autochtones y figurent comme
theme transversal sur lequel toutes les politiques
gouvernementales sont fondées dans I'ensemble du plan.

Ce plan s’oriente vers une «décolonisation» de

I"Etat; ce qui revient, «politiquement, & accepter les
pratiques politiques des peuples dominés et exclus;
économiquement, a reconnaitre les économies des
peuples agricoles et nomades au méme titre que celles
des communautés urbaines» (Plan Nacional de Desarrollo
de Bolivia 2006-2010).

Dans la méme optique, il n’est pas prévu d’ajouter

a la structure institutionnelle du pays une institution
spécifique chargée de promouvoir les droits des peuples
autochtones. Le gouvernement a déclaré publiquement
que, dans un pays comme la Bolivie, avec une population
majoritairement indigéne, la promotion de ces droits ne
peut pas échoir a un seul ministére. Au contraire, c’est
I'appareil d’Etat tout entier qui en est responsable. Par
conséquent, toutes les politiques et tous les programmes
gouvernementaux doivent contribuer a la mise en
application des droits des peuples autochtones tels qu’ils
sont reconnus dans la Constitution et la Iégislation, avec la
participation sans réserve des organisations des peuples
autochtones.

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




Le gouvernement a donc donné la priorité a quelques
programmes spécifiques du ministére de la planification du
développement et du ministére présidentiel, qui ont pour
but d’intégrer les peuples autochtones aux stratégies,
politiques et programmes de développement, au niveau
national et provincial, qu’ils se rapportent au pouvoir
exécutif, législatif ou juridique. Ces efforts d’intégration
passent notamment par des actions, au niveau national

et provincial, de sensibilisation de I'ensemble de la
population aux droits des peuples autochtones.

En outre, le Ministére du développement rural, de
I'agriculture et de I'environnement est doté d’un Ministére
adjoint aux terres et territoires, chargé de régler les
questions liées aux terres communautaires d’origine
(CLO).

Ramiro Molinas Barrios, Los Derechos de los Pueblos
Indigenas en un Proceso de Cambio de la Naturaleza de la
Nacioén y del Estado, OIT, 2009.

Equateur: Conseil du développement

On compte 14 peuples autochtones officiellement
reconnus en Equateur. Vers la fin 2008, le rapporteur
spécial de 'ONU sur les questions autochtones a
remarqué que «bien que la Constitution équatorienne de
1998 affirme des droits collectifs spécifiques concernant
les peuples et nationalités indigénes dans divers
domaines, ces droits n’ont pas encore été inscrits dans

la législation dérivée correspondante, ce qui rend leur
pleine application difficile». Il a également remarqué que le
gouvernement a instauré un certain nombre d’organismes
publics chargés d’améliorer la condition des peuples
autochtones tout en leur donnant possibilité de participer
a I'application des mesures gouvernementales.

La loi de 2007 sur les institutions publiques des peuples
autochtones d’Equateur? réglemente la composition et le
mandat du Conseil pour le développement des nations et
peuples d’Equateur. Selon cette loi, le Conseil est chargé
de définir des mesures et des stratégies publiques de
promotion du développement durable et de I'amélioration
des conditions de vie sociales, économiques et spirituelles
des peuples autochtones équatoriens. Le Conseil est
régi par deux conseils d’administration distincts, a savoir
le Conseil des nationalités et peuples autochtones et

le Conseil exécutif national. Seuls les représentants
autochtones siegent au premier conseil, tandis que le

2) Ley Organica de las Instituciones Publicas de Pueblos Indigenas
del Ecuador que se Autodefinen como Nacionalidades de Raices
Ancestrales.

Conseil exécutif national est présidé par un porte-parole
du Président de la République.
http.//www.codenpe.gov.ec;

R. Stavenhagen, Rapport de mission en Equateur,
document de I'ONU référence: A/HRC/4/32/Add.2, 28
décembre 2006.

Philippines: la Commission nationale sur les peuples
autochtones

Aux Philippines, les peuples autochtones représentent
entre 15 et 20 % de la population totale. C’est la Loi

sur les droits des peuples autochtones (IPRA) de 1997

qui constitue le cadre juridique de protection de leurs
droits. En vertu de cette loi, la Commission nationale

sur les peuples autochtones (NCIP) a été créée en tant
qu’organisme indépendant du cabinet présidentiel.

La NCIP est «le principal organisme gouvernemental
chargé de formuler et d’appliquer des mesures, plans et
programmes de promotion et de protection des droits

et du bien-étre des Communautés culturelles indigénes/
Peuples indigenes (CCI/PI) et de reconnaissance de leurs
territoires ancestraux (IPRA, paragraphe 38). La NCIP

se compose de sept commissaires membres des CCl/
Pl. Les commissaires sont nommeés par le Président des
Philippines, qui choisit a partir d’une liste de candidats
recommandés établie par les peuples autochtones. De
plus, il est important de remarquer que le paragraphe 16
de la loi sur les droits des peuples autochtones affirme
que «I’Etat doit s’assurer que les CCI/PI bénéficient
d’une représentation systématique dans les organes
décisionnels et dans les conseils Iégislatifs locaux».
http.//www.ncip.gov.ph;

R. Stavenhagen, Rapport de mission aux Philippines,
document de I'ONU référence E/CN.4/2003/90/Add.3, 5
mars 2003.

Venezuela: reconnaissance dans la Constitution et
dans la législation

Le Venezuela abrite quelques 27 groupes autochtones
différents. En 1999, les Vénézuéliens ont voté une nouvelle
Constitution, qui proclamait, pour la premiére fois, les
droits des peuples autochtones. Elle a été rédigée par
I’assemblée constituante, composée de 131 membres
dont trois avaient été élus uniquement par des peuples
autochtones. Cela fait figure d’exception, les peuples
autochtones n’étant d’ordinaire pas impliqués dans la vie
politique de la nation. Le droit des peuples autochtones a
participer a la vie politique du pays est a présent inscrit a
I'article 125 de la Constitution, qui affirme que I'Etat doit

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



garantir leur représentation a 'assemblée nationale. Dans
la méme optique, la loi organique de 2005, sur les peuples
et communautés autochtones, affirme que les peuples
autochtones doivent étre représentés a I’'assemblée
nationale par un minimum de trois délégués.

Cette loi organique proclame également le droit des
peuples autochtones a préserver et a développer leur
propre organisation sociale et politique, basée sur leurs
coutumes et leurs traditions. Elle prévoit la création de
municipalités indigenes, gouvernées conformément au
droit coutumier des diverses communautés autochtones
concernées. De plus, cette loi prévoit la mise en place
d’une juridiction indigene spéciale. Elle sera exercée sur
les territoires indigénes par les autorités traditionnelles
légitimes, a la condition qu’elles respectent les droits de
I’homme tels qu’ils sont inscrits dans la Constitution et
dans les accords internationaux ratifiés par le Venezuela.

La Constitution déclare que le Venezuela est une société
démocratique, multiethnique et multiculturelle. Elle
reconnalt les langues autochtones en tant que langues
officielles pour les peuples autochtones du Venezuela. Elle
affirme le respect du caractére interculturel de la société
(article 100), reconnait les peuples et communautés
autochtones, y compris leurs organisations, cultures,

us, coutumes, langues, habitats, leurs droits naturels
inaliénables et imprescriptibles a disposer de leurs terres
et le droit a I'identité ethnique, y compris celui de disposer
de lieux sacrés, et le droit a une éducation interculturelle et
bilingue.

En vertu du mandat défini par I'article 119 de la
Constitution, le Venezuela a entamé un processus de
démarcation et d’attribution des terres des 35 peuples
indigénes qui vivent sur son territoire. Ceci permet de
créer les conditions nécessaires a la participation des
communautés et peuples autochtones a la vie du pays,
a la protection de leur culture et a I'exercice du droit
d’autodétermination dans le cadre des affaires internes.
Constitution du Venezuela: http://www.tsj.gov.ve/
legislacion/constitucion1999.htm;

Ley Orgéanica de Pueblos y Comunidades Indigenas:
http.//www.asembleanacional.gov.ve

Afrique: non discrimination et développement des
institutions

Les Constitutions du Burundi, du Congo et de la RDC
ont fait un pas en direction de 'intégration des peuples
autochtones, en insistant sur la protection des minorités

et sur les valeurs de tolérance. Dans son préambule, la
Constitution de 2005 du Burundi déclare que I'inclusion
des partis politiques représentant des minorités et la
protection des minorités ethniques et culturelles sont
des éléments fondamentaux de bonne gouvernance.

La Constitution demande a tous les Burundais de vivre
dans I’harmonie et la tolérance. Tout Burundais est tenu
de se montrer tolérant envers les autres. La Constitution
du Congo, adoptée en 2002, fait de I'incitation a la haine
ethnique un crime et déclare qu'il est du devoir de chacun
de promouvoir une tolérance mutuelle. La Constitution
de la RDC, adoptée en 2006, va encore plus loin, en
rejetant toute discrimination fondée sur I'appartenance

a une «minorité culturelle ou linguistique», sur la «race»
et «I'origine ethnique». De plus, I'Etat a le devoir de
promouvoir la coexistence pacifique de tous les groupes
ethniques du pays et de protéger tous les «groupes
minoritaires et vulnérables».

L’Ouganda a admis que la partie nord de son territoire, le
Karamoja, principalement habitée par des communautés
de gardiens de troupeaux, est en proie a des difficultés
spécifiques nécessitant la prise de mesures spéciales

de la part du gouvernement. C’est ce qui a mené a la
création du Ministere chargé des affaires de la province
de Karamoja. La mise en place de programmes spéciaux
destinés a résoudre les probléemes liés aux droits de
I’homme parmi les gardiens de troupeaux autochtones
Karamojong® n’a pas rencontré de réel succes mais

elle a forgé un cadre a partir duquel les gouvernements
successifs peuvent travailler et tenter d’améliorer les
conditions de vie des habitants de la région.

La République centrafricaine a également créé des entités
territoriales qui pourront éventuellement devenir des zones
autogérées. Depuis les années 1960, sept communes ont
été créées et dotées de conseils municipaux autonomes.
Bien que leur création ait eu pour objectif de sédentariser
des communautés nomades comme les Mbororos, du

fait que ces communautés jouissent de leur autonomie,
ces conseils élus peuvent étre le vecteur du renforcement
de leur participation dans la gestion quotidienne de leurs
propres affaires. Les gardiens de troupeaux ont également
mis en place une Fédération nationale des gardiens de
troupeaux, qui posséde certains pouvoirs décisionnels
concernant les questions pastoralistes. Dans le méme
sillage, le gouvernement éthiopien a adopté une nouvelle

3) Les Karamajong sont les habitants du Karamoja. Il est fréquent que
les communautés autochtones d’Afrique portent le nom du territoire
qu’ils occupent. Cela lie un peuple a sa terre d’origine, lien qui n’est
autre qu’un droit inaliénable.

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




stratégie de développement pastoral qui a donné lieu
a plus de coopération entre les gardiens de troupeaux
et les gouvernements régionaux. Encouragés par le
gouvernement fédéral, les gouvernements régionaux
d’Oromia, d’Afar et des Peuples du Sud ont créé des
commissions pastorales.

Au Burkina Faso, I'Etat et les collectivités territoriales sont
chargés d’identifier et de protéger les régions occupées
par les gardiens de troupeaux.

Constitution du Burundi adoptée en 2005, Constitution
congolaise adoptée en 2002; Constitution de RDC
adoptée en 2006;

Rapports du groupe de travail de ’ACHPR sur les
populations et communautés indigénes en Ethiopie et au
Burkina Faso. Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

Australie: Commissaire a la justice sociale pour les
Aborigénes et les insulaires du Détroit de Torrés

En 1992, la Commission australienne des droits de
I’homme a créé le poste de Commissaire a la justice
sociale pour les Aborigénes et les insulaires du Détroit

de Torres afin de faire face aux inégalités sociales et
économiques tres fortes auxquelles les autochtones
d’Australie sont confrontés, et ce suite aux conclusions
publiées par la Commission royale d’enquéte sur les
déces d’Aborigénes en garde a vue et 'Enquéte nationale
sur les violences a caractere raciste.

Le commissaire est chargé d’évaluer I'impact des lois et
des mesures et de vérifier que les indigenes d’Australie
jouissent des droits de ’'homme et les exercent. Chaque
année, le commissaire rédige un rapport sur la justice
sociale et un autre sur les titres aborigenes, examinés
par le parlement et dans lesquels il appelle a plus de
compréhension et de respect des droits des autochtones
d’Australie. Cela passe par une révision de la législation,
I’émission de recommandations concernant les mesures
a prendre et des recherches sur les questions liées aux
droits de I’'hnomme comme I'acces aux services sanitaires,
les violences familiales, les droits des enfants, les
handicaps cognitifs et la «génération volée».
http.//www.hreoc.gov.au/social_justice/index.html

3.6.2. Lutte contre la discrimination et réduction des
écarts socioéconomiques

Australie: suppression des écarts

Notre défi, a I'avenir, est d’établir un véritable
partenariat entre les Australiens indigenes et

non indigenes... [AJu cceur de ce partenariat
pour le futur, réside la volonté de supprimer les
écarts entre les indigenes et les non indigénes en
termes d’espérance de vie, de réussite scolaire
et d’opportunités d’embauche. Ce nouveau
partenariat sur la suppression des écarts définit
des objectifs concrets pour I'avenir: en dix

ans, de diminuer de moitié les écarts encore
grandissants en termes d’alphabétisation, d’
aptitude au calcul , d’opportunités d’embauches
et de perspectives pour les enfants indigenes; en
dix ans, de diminuer de moitié I'écart dramatique
entre les taux de mortalité infantile indigene et
non indigene; en I'espace d’une génération, de
supprimer I’écart, non moins dramatique, de 17
ans entre I'espérance de vie des indigenes et celles
des non indigenes. (Kevin Rudd, Premier Ministre,
Formulation d’excuses aupres des peuples
indigénes d’Australie, 13 février 2008)

L'espérance de vie des autochtones d’Australie est plus
courte que celles des autres Australiens, avec un écart de
17 ans. Tandis que la plupart des femmes australiennes
peuvent espérer vivre en moyenne 82 ans, les femmes
indigénes vivent en moyenne seulement 64,8 ans et
I'espérance de vie des hommes indigenes est encore
plus basse, a 59,4 ans. Face a cette situation alarmante,
le Conseil des gouvernements australiens (COAG)” a, en
décembre 2007, accepté de former un partenariat entre
tous les niveaux du gouvernement afin de travailler, en
collaboration avec les communautés autochtones, a la
suppression des écarts.

En mars 2008, une «Déclaration d’intention de supprimer
les écarts» relative a la santé des indigenes a été adoptée
par le gouvernement et les peuples indigenes (voir la
rubrique 11.2). Depuis que des objectifs ont été définis,
tous les gouvernements australiens ont travaillé
ensemble a I'élaboration de réformes fondamentales
destinées a résoudre ces problémes. lls ont également
reconnu qu’il s’agit la «d’une tache extrémement vaste
exigeant un investissement trés important». En 2008,
le COAG a approuvé des initiatives en faveur des

4) Le COAG comprend le Premier Ministre fédéral, les Premiers des
Etats ainsi que ceux du Territoire de la Capitale Australienne et du
Territoire du Nord et le président de I’Association du gouvernement local
australien.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



indigenes Australiens pour un budget de 4,6 milliards
de dollars, dans les domaines du développement

de la petite enfance, de la santé, du logement, du
développement économique et des services aux
régions isolées.

Le COAG a pris note du fait que «ces nouveaux
accords sont une preuve manifeste de la volonté du
COAG de supprimer les écarts. ’amélioration durable
des conditions de vie des indigenes ne peut survenir
que par I'entremise de modifications systématiques. En
vertu de ces accords, tous les gouvernements seront
publiguement tenus responsables de leur taux de
réussite concernant I’'amélioration de la situation dans
ces domaines clés».
http.//www.coag.gov.au/coag_meeting_
outcomes/2008-11-29/index.cfmitindigenous;
http://www.humanrights.gov.au/social_justice/health/
targets/closethegap/part2_1.html

Inde: action positive en faveur des tribus
répertoriées

Les «tribus répertoriées» (voir la rubrique 1.4) font partie
des communautés indiennes les plus défavorisées, autant
sur le plan social qu’économique. Nombre de lois et de
programmes ont été élaborés dans le but d’améliorer les
conditions de vie des groupes défavorisés, y compris les
tribus répertoriées. La Constitution indienne comporte
certaines dispositions concernant les droits fondamentaux
spécifiguement destinées a garantir le respect des droits
de ces groupes.® Parmi les dispositions prévoyant une
action positive figurent les suivantes:

e [article 15, paragraphe 4, stipule que le
gouvernement doit prévoir des «<mesures spéciales
de développement de toutes les classes de
citoyens ou [...] des tribus répertoriées en retard
sur le plan social ou de I'éducation».

e Larticle 16, paragraphe 4 a), donne & I'Etat le droit
de développer des mécanismes, programmes ou
reglements visant a réserver un certain nombre de
postes de responsabilités ou des nominations et
des promotions a des postes de responsabilités
aux membres des tribus répertoriées.

Les articles 15 et 16 prévoient des mesures spéciales,
dont des actions positives visant a réserver des emplois
et des sieges dans les institutions de I’éducation nationale
pour les membres de ces peuples en marge de la société
dominante. Cette politique a permis aux communautés

5) Celles-ci s’ajoutent aux dispositions générales, qui s’appliquent a
tous les citoyens indiens.

autochtones d’accéder a une meilleure éducation et a

de meilleurs emplois. Toutefois, elle ne concerne que le
secteur public et ne s’étend pas au secteur privé. De
plus, ce sont souvent les couches les plus aisées de ces
communautés qui profitent de ces avantages et non ceux
qui sont le plus dans le besoin. En outre, de nombreux
peuples autochtones n’ont pas été classés en tant que
«tribu répertoriée» et ne bénéficient donc pas de ces
avantages.

e [’article 29 de la Constitution proclame que «tout
groupe de citoyen résidant sur le territoire indien ou
toute partie de ce groupe possédant une langue,
une écriture ou une culture qui lui est propre» a le
droit de les conserver.

Larticle 29 de méme gue plusieurs autres dispositions

de la Constitution, y compris les dispositions spécifiques

& certains Etats (articles 371A et 371G), ainsi que les
annexes cing et six de la Constitution, délimitent un champ
d’application tres vaste et constituent de puissants outils
utilisés par les communautés autochtones souhaitant
instaurer des institutions, lesquelles garantiraient le
développement, la protection et la transmission de leur
culture et de leurs coutumes, de génération en génération.
Pour garantir le respect des droits fondamentaux des
peuples autochtones, on peut également faire appel a la
Cour supréme, qui interpréte ces droits d’un point de vue
juridique. ® Parmi ces droits figurent I'égalité de tous devant
la loi, le droit a la vie, le droit a I'éducation pour tous les
enfants de six a quatorze ans, la liberté d’expression et
d’association, I'interdiction de la traite d’étres humains et du
travail des enfants.

Les principes directeurs de la politique nationale, énoncés
dans la Constitution exigent également de veiller a la
protection des personnes autochtones lors de la mise en
ceuvre de mesures gouvernementales. lls donnent, ainsi,
plus de poids aux interprétations de la loi favorables aux
peuples autochtones.”

Ces dispositions, si elles sont véritablement mises en
ceuvre, peuvent constituer une aide précieuse dans

la protection des droits et des intéréts des peuples
autochtones.

Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

6) En vertu de l'article 141, les normes déclarées par la Cour supréme
sont applicables par tous les tribunaux du territoire; ce qui revient a dire
que ils font de fait partie de la loi applicable dans le pays.

7) Larticle 46 affirme expressément que I'Etat a le devoir de promouvoir
les intéréts des castes et tribus répertoriées, ainsi que des groupes les
plus défavorisés de la société, dans le domaine de I’éducation et de
I’économie.

111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES




46

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




111. RESPONSABILITES GOUVERNEMENTALES

47



g
'y

/.f

.l’




4.1. SAUVEGARDE ET DEVELOPPEMENT DES
COUTUMES, TRADITIONS ET INSTITUTIONS
AUTOCHTONES

Le droit des peuples autochtones a conserver et

a développer leurs propres institutions sociales,
économiques, culturelles et politiques est un droit
fondamental aux termes du droit international relatif aux
droits de 'lhomme. Lexistence de telles institutions est,
également, un élément fondamental dans I'identification
des peuples autochtones. L'article 1, paragraphe 1, de la
convention N° 169 définit les peuples autochtones comme
des peuples ayant conservé, entierement ou en partie, des
institutions sociales, économiques, culturelles et politiques
qui leur sont propres, quel que soit leur statut juridique
(voir la rubrique 1.1). Lexistence d’institutions sociales,
économiques, culturelles et politiques distinctes fait partie
intégrante de ce qui constitue un peuple autochtone et
c’est principalement ce qui sert a distinguer les peuples
autochtones du reste de la population d’un pays.

Dans le droit international relatif aux droits de I’'homme,

les dispositions concernant les droits des peuples
autochtones traitent donc de la promotion et de la défense
du droit collectif des peuples autochtones a sauvegarder,
régir et développer leurs propres institutions sociales,
économiques, culturelles et politiques, y compris leurs

us, leurs coutumes, leurs systemes juridiques et leur droit
coutumier. Ces institutions jouent un réle trés important
dans la consultation et la participation des peuples
autochtones aux processus de prise de décisions qui les
concernent (voir le chapitre V).

La notion du respect des institutions des peuples
autochtones fait partie intégrante de la convention
N° 169, comme le stipulent plusieurs de ses
dispositions:

Article 2, paragraphe 1. [Laction du gouvernement
doit comprendre des mesures visant a:

(b) promouvaoir la pleine réalisation des droits
sociaux, économiques et culturels de ces peuples,
dans le respect de leur identité sociale et culturelle,
de leurs coutumes et traditions et de leurs
institutions.

Article 4, paragraphe 1. Des mesures spéciales
doivent étre adoptées, en tant que de besoin, en
vue de sauvegarder les personnes, les institutions,
les biens, le travail, la culture et I’'environnement
des peuples intéresseés.

Article 5. En appliquant les dispositions de la
présente convention, il faudra:

(a) reconnaitre et protéger les valeurs et les
pratiques sociales, culturelles, religieuses et
spirituelles de ces peuples et prendre diment

en considération la nature des problemes qui se
posent a eux, en tant que groupes comme en tant
qu’individus;

(b) respecter I'intégrité des valeurs, des pratiques
et des institutions desdits peuples;

Article 6, paragraphe 1. En appliquant les
dispositions de la présente convention, les
gouvernements doivent:

(@) consulter les peuples intéressés, par des
procédures appropriées, et en particulier a

travers leurs institutions représentatives, chaque
fois que I'on envisage des mesures législatives

ou administratives susceptibles de les toucher
directement;

(c) mettre en place les moyens permettant de
développer pleinement les institutions et initiatives
propres a ces peuples et, s’il y a lieu, leur fournir
les ressources nécessaires a cette fin.

Article 8, paragraphe 2. Les peuples intéressés
doivent avoir le droit de conserver leurs coutumes
et institutions des lors qu’elles ne sont pas
incompatibles avec les droits fondamentaux [...].

IV. INSTITUTIONS AUTOCHTONES



Dans certains cas, le terme «institutions» est utilisé pour
décrire des institutions ou organisations concretes, alors
que dans d’autres cas, ce terme peut avoir un sens

plus général qui englobe les us, les coutumes et les
caractéristiques culturelles des peuples autochtones. Le
préambule de la Déclaration de 'ONU sur les droits des
peuples autochtones constate le lien inhérent entre les
institutions, les traditions et les coutumes des peuples
autochtones. La déclaration reléve «la nécessité urgente
de respecter et de promouvoir les droits intrinséques des
peuples autochtones, qui découlent de leurs structures
politiques, économiques et sociales et de leur culture,

de leurs traditions spirituelles, de leur histoire et de leur
philosophie, en particulier leurs droits a leurs terres,
territoires et ressources» (Préambule de la Déclaration
des Nations unies sur les droits des peuples autochtones,
paragraphe 7).

Au sujet des institutions autochtones, la Déclaration
de 'ONU sur les droits des peuples autochtones
Stipule que:

Article 5: Les peuples autochtones ont le droit de
maintenir et de renforcer leurs institutions politiques,
juridiques, économiques, sociales et culturelles
distinctes [...].

Article 18: Les peuples autochtones ont [...] le

droit de conserver et de développer leurs propres
institutions décisionnelles.

Article 20: Les peuples autochtones ont le droit

de conserver et de développer leurs systemes ou
institutions politiques, économiques et sociaux [...].
Article 34: Les peuples autochtones ont le droit

de promouvoir, de développer et de conserver

leurs structures institutionnelles et leurs coutumes,
spiritualité, traditions, procédures ou pratiques
particulieres et, lorsqu’ils existent, leurs systemes ou
coutumes juridiques, en conformité avec les normes
internationales relatives aux droits de I’lhomme.

Les cultures et les traditions des peuples autochtones
sont vivantes et évoluent en fonction des réalités et des
besoins de leur époque. Elles représentent un large
éventail de formes institutionnelles et organisationnelles
différentes. Certains peuples ont conservé leurs systemes
juridiques, sociaux, administratifs et de gouvernance
traditionnels, tandis que d’autres ont adopté, de gré

ou de force, de nouvelles formes institutionnelles et
organisationnelles.

Parfois, les sociétés autochtones sont pergues comme
statiques et homogeénes, ce qui donne a penser,

a tort, que si elles changeaient ou adoptaient de
nouvelles formes organisationnelles, elles perdraient
de leur caractére «autochtone». En réalité, les sociétés
autochtones sont dynamiques et dotées de multiples
facettes.

On aurait tort de croire que les dispositions de la
convention N° 169 ne s’appliquent qu’aux institutions
traditionnelles. De fait, elles s’appliquent plutdt aux
pratiques actuelles de développement économique,
culturel et social des peuples autochtones. Autrement
dit, les transformations culturelles et le développement
technologique des peuples autochtones ne doivent

pas entraver I'application de ces dispositions, ni
compromettre leur mise en ceuvre. Cela signifie également
que les peuples autochtones ont le droit d’instaurer des
institutions modernes, si leurs institutions traditionnelles
ne correspondent plus a leurs besoins et ne servent plus
leurs intéréts.

4.2. APPLICATION CONCRETE: RESPECT DES
INSTITUTIONS AUTOCHTONES

Bangladesh: institutions traditionnelles de
gouvernance

La région des Chittagong Hill Tracts (CHT) du Bangladesh
abrite onze peuples autochtones, qui possedent chacun
une langue, des coutumes et une culture qui leur

sont propres.” Les autres habitants non autochtones

de la région sont principalement des Bengalis. Les
peuples autochtones des CHT sont reconnus comme
«autochtones» de la région par le reglement de 1900 et la
loi N° 12 de 1995 des CHT.

Bien que le Bangladesh soit doté d’un régime politique
unitaire, la région des Chittagong Hill Tracts (CHT) dispose
d’un systeme administratif et juridique indépendant et
différent du reste du pays.

Plusieurs institutions traditionnelles autochtones et des
conseils modernes, élus au niveau des districts et de la
région, partagent I"autorité administrative sur la région des
CHT avec le gouvernement central, par I'intermédiaire des
fonctionnaires responsables des districts et des sous-
districts.

1) Il s’agit des peuples Bawm, Chak, Chakma, Khumi, Khyang, Lusai,
Marma, Mru, Pankhu, Tenchungya et Tripura.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Dans les CHT, on observe trois principaux niveaux de
gouvernance traditionnelle:

e | e karbari, généralement un homme &gé, est le
chef traditionnel d’un hameau ou d’un village.
Concretement, le rang de karbari se transmet le
plus souvent de fagon héréditaire;

e |echefestalatéte d’'un mauza. Un mauza est
une unité territoriale de I’administration fiscale
bangladaise, dont les frontieres géographiques
sont délimitées et fixes. Dans les CHT, un mauza
est également une unité administrative civile et
juridique dirigée par un chef traditionnel, en plus
d’une unité de 'administration fiscale. Le chef est
chargé de la gestion des ressources, des terres et

des revenus ainsi que du maintien de I'ordre public.

Il doit rendre la justice en vertu du droit coutumier
indigene, y compris en tant qu’instance d’appel
des décisions de justice du karbari;

e Trois chefs ou rajas sont responsables de trois
«cercles» administratifs et fiscaux, qui réunissent
les 369 mauzas des CHT. La juridiction du
raja, autrefois basée sur les divisions tribales
et claniques, a pris un caractére territorial sous
I’empire britannique, par le biais d’'un découpage
géographique fixe.

Bien que les institutions traditionnelles autochtones jouent
un role important dans la vie politique et I'administration
des CHT, les institutions qui disposent de la plus grande
autorité concernant la conduite des affaires courantes
sont les conseils élus au niveau des districts.
Ces conseils de district sont chargés des
questions telles que I’éducation primaire, la
santé publique, la péche, I'élevage, les
petites industries et les industries
artisanales. D’apres I'accord

des CHT signé en 1997, les responsabilités relatives a la
gestion des terres, I'ordre public et I’éducation secondaire
vont également étre transmises a ces conseils qui
dépendent directement du Conseil régional des CHT.

Cependant, les chefs autochtones des CHT sont, dans
I'ensemble, trés mécontents de la situation des droits des
peuples autochtones dans les CHT et exigent, entre autres
mesures, le retour a un degré d’autonomie significatif pour
les peuples autochtones des CHT et a plus des efforts,

de la part des hommes politiques, des fonctionnaires et
de la société non autochtones dominante, pour réduire
les discriminations dont les peuples autochtones sont
victimes.

Raja Devasish Roy, 2004, Challenges for Juridical
Pluralism and Customary Laws of Indigenous Peoples:
The Case of the Chittagong Hill Tracts, Bangladesh

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Groenland: autonomie gouvernementale

Le Groenland est la plus grande fle au monde puisque sa
surface mesure environ 2,2 millions de kilomeétres carrés,
dont environ 410 000 kilométres carrés non couverts

par la glace. Le Groenland compte un total de 56 462
habitants (Statistics Greenaland, institut groenlandais de
statistiques, 2008).

Le chemin qui a mené le peuple groenlandais a
I’autonomie gouvernementale a été long. Le Groenland
a été administré par le gouvernement danois depuis
sa colonisation en 1721. De 1945 a 1954, le

IV. INSTITUTIONS AUTOCHTONES




Groenland a été répertorié comme territoire non autonome
en vertu du chapitre X| de la Charte des Nations unies. Ce
statut a été modifié en 1954, date a laquelle le Groenland
est devenu un comté d’outre-mer du Royaume du
Danemark.

En 1979, 'accord sur I'autonomie interne du Groenland
est entré en vigueur. Cet accord a permis au Groenland
d’acquérir le pouvoir législatif et exécutif sur les

affaires intérieures du Groenland, I'imposition directe

et indirecte, la péche au sein de la zone économique
exclusive (ZEE, qui s’étend jusqu’a 200 miles nautiques
des cbtes groenlandaises), la chasse, I'agriculture et
I’élevage de rennes, la sécurité sociale, la régulation du
marché du travail, I'’éducation et la culture, la formation
professionnelle ainsi que certaines questions liées au
commerce, aux services sanitaires, au logement et a la
protection de I’environnement.

Apres 20 ans d’autonomie interne, quasiment toutes les
compétences pouvant étre transmises au gouvernement
interne autonome en vertu de la loi sur I'autonomie interne
I'ont été. Comme il devenait nécessaire de revoir la position
du Groenland au sein du Royaume du Danemark, une
Commission d’étude sur I'autonomie interne du Groenland
fut créée fin 1999, suivie par la Commission groenlando-
danoise sur I'autonomie gouvernementale en 2004.

Cette commission était chargé, «sur la base du statut
actuel du Groenland dans la Constitution et conformément
au droit a I'autodétermination du peuple groenlandais
inscrit dans le droit international, de délibérer et

d’émettre des suggestions sur la fagon dont les autorités
groenlandaises peuvent endosser des responsabilités
supplémentaires, lorsque la Constitution le permet». Ainsi,
ce nouvel accord doit étre placé «dans le cadre actuel de
I'unité du Royaume» et adopte «comme point de départ le
statut constitutionnel actuel du Groenland», ¢’est-a-dire le
statut que lui accorde la Constitution danoise en vigueur.

La Commission sur I'autonomie gouvernementale

a achevé sa mission au mois d’avril 2008 avec

la présentation d’un projet de loi sur I’'autonomie
gouvernementale du Groenland. Cette loi prévoit que les
autorités gouvernementales autonomes endossent des
responsabilités dans les domaines qui ne leur revenaient
pas jusque-la, a I'exception de la Constitution, des affaires
étrangéres, de la défense et de la politique de sécurité,

la Cour supréme, la nationalité, le taux de change et la
politique monétaire.

Les autorités groenlandaises autonomes exerceront donc
des pouvoirs Iégislatifs et exécutifs dans les domaines
de responsabilité dont elles auront pris le contréle. Le
pouvoir judiciaire résidera dans les cours de justice, y

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



compris celles créées par les autorités gouvernementales
autonomes.

’autre aspect important de cette loi est qu’elle repose
sur le principe d’équilibre des droits et des devoirs. Par
conséquent, aujourd’hui, le Groenland doit augmenter
ses capacités a générer les revenus nécessaires au
financement de cette autonomie gouvernementale
accrue afin de dépendre moins des subventions du
gouvernement danois.

L’idée centrale du modéle économique proposé est que
les revenus de I'exploitation des richesses minérales

du Groenland reviennent a part égale aux autorités
autonomes et au gouvernement danois, mais que la

part revenant au gouvernement danois doit étre utilisée
pour réduire les subventions que celui-ci accorde

au Groenland, tandis qu’a I'avenir, le gouvernement
groenlandais financera son propre fonctionnement dans
les domaines dont il prendra le contrdle. Cela permet

aux autorités autonomes d’asseoir la planification de
I’économie groenlandaise sur une base stable, car ce sont
ces autorités qui choisissent les nouvelles responsabilités
qu’elles veulent endosser et le moment de la prise de
contrble. Lorsque les subventions du gouvernement
danois aupres des autorités autonomes auront été
réduites a zéro, des négociations débuteront entre les
autorités autonomes et le gouvernement concernant leurs
futures relations économiques.

Cette loi reconnait également que la langue groenlandaise
ou kalaallisut est un élément essentiel de I'identité
culturelle du peuple groenlandais et que le kalaallisut
devrait donc devenir la langue officielle du pays.

Enfin, la loi stipule que I'indépendance du Groenland
dépend du souhait du peuple groenlandais et que s'il
exprime ce souhait, des négociations devront étre
ouvertes entre le gouvernement danois et les autorités
autonomes du Groenland. Un dernier accord sur
I’autonomie gouvernementale devrait étre adopté au
Groenland par référendum avant d’étre soumis au
consentement du parlement danois.

Le 25 novembre 2008, le projet de loi sur I'autonomie
gouvernementale a été soumis a référendum au
Groenland. Sur les 39 611 personnes en droit de voter
au Groenland, 75,5 % ont voté «oui». Les résultats

du référendum sur I'autonomie gouvernementale au
Groenland ont donc montré que le peuple groenlandais

disait un grand «oui» a I'autonomie gouvernementale.
Suite a ce référendum et au consentement accordé par le
parlement danois, la loi sur I'autonomie gouvernementale
entrera en vigueur le 21 juin 2009.

Pour plus d’informations, consultez le site: http://www.
nanoq.gl;

Projet de loi sur I'autonomie gouvernementale au
Groenland; Texte abrégé du résumé du rapport sur
I'autonomie gouvernementale au Groenland de la
Commission groenlando-danoise sur I'autonomie
gouvernementale (E/C.19/2009/4/Add.4).

Norvége: les institutions traditionnelles siidas

La réintroduction, sur le plan juridique, de I'institution
traditionnelle samie de I'élevage des rennes ou siida, a
été fortement influencée par des dispositions du droit
international, telles que I'article 5(b) de la convention N°
169, qui lui donnent une légitimité.

Autrefois, les Samis vivaient en groupes, ou siidas, de
taille variable, définis par les ressources disponibles dans
une région donnée. Il N’y avait aucune hiérarchie sociale
au sein d’une siida. La forme de gouvernance en place
était une démocratie locale dotée d’un chef, qui n’était
rattachée & aucun Etat. Le chef présidait les assemblées,
était chargé de répartir les prises de chasse, affirmait les
droits de la siida auprés des groupes voisins, jouait un role
de médiateur dans les conflits internes et de porte-parole
de la siida.

Le systeme des siidas a continué de fonctionner dans les
communautés samies d’éleveurs de rennes jusque dans les
années 1970. C’est alors qu’une nouvelle loi sur I'élevage
des rennes a anéanti le rle des siidas en tant qu’entité
sociale et Iégale. Un nouveau systeme qui fut introduit,
remplacgét le systeme des siidas collectives traditionnelles
par un systeme de permis individuels d’élevage de

rennes ou unités opérationnelles. Chacun devait alors

faire une demande individuelle de permis d’élever des
rennes («driftsenhet») auprés des autorités compétentes.
L'élevage des rennes fut réorganisé en districts d’élevage
(«reinbeitedistrikt»). Les frontiéres entre ces zones étaient
souvent définies de maniere arbitraire et sans tenir compte
des frontieres des siidas traditionnelles. Cela a débouché
sur des conflits internes et des cas de surpaturage, car

le systéme traditionnel qui gérait les paturages et les
différends les concernant, n’opérait plus et les propriétaires
individuels de troupeaux de rennes étaient forcés de rivaliser
entre eux pour tirer parti des maigres ressources.

IV. INSTITUTIONS AUTOCHTONES




La loi de 2007 sur I'élevage des rennes («reindrifsloven»),
qui remplace celle de 1978, a réintroduit la siida comme
entité légale. Cet amendement part du constat que le
systeme de permis individuels d’élevage des rennes et
I'organisation en districts d’élevage de rennes fonctionne
mal au sein du systeme économique et social sami
d’élevage de rennes. Bien que le systeme de permis

et de districts ait été maintenu, la siida a retrouvé, en
Norvege, depuis le 1¢ juillet 2007, un role important dans
I'organisation et la gestion des élevages de rennes des
Samis.

Cas tiré de I'ouvrage de John Henriksen, Key Principles in
Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008;
Heetta, Odd Mathis Heetta, The Sami— Indigenous People
of the Arctic, Dawvi Girji OS, 2003.

Nouvelle-Calédonie: le sénat coutumier

Le statut des Canaques, les indigénes de Nouvelle-
Calédonie, est régi par I'Accord de Nouméa, signé, en
1998, entre le gouvernement francais, le mouvement
indépendantiste canaque (Front de Libération

Nationale Kanak et Socialiste) et le parti conservateur
(Rassemblement pour la Calédonie dans la République).
L’Accord de Nouméa prévoit surtout la création d’un
sénat coutumier. Il se compose de 16 chefs coutumiers
canaques qui doivent étre consultés pour toutes les
questions relatives a I'identité canaque.

Noumea Accord, Australian Indigenous Law Reporter
N°17, 2002, p. 88 et suivantes.

Colombie: autorités indigénes traditionnelles
La Constitution colombienne reconnait la compétence

spéciale des autorités indigenes traditionnelles, exercée
conformément a leurs coutumes sur les territoires
indigenes traditionnels, tant qu’elle n’entre pas en
contradiction avec la Constitution et la Iégislation
nationale. La Constitution reconnait également les
territoires indigeénes comme entités de I'administration
publique au niveau local et affirme que ces entités
territoriales seront gouvernées par «leurs propres
autorités», dont la constitution et le fonctionnement sont
régis par le droit coutumier de chaque communauté
indigéne.

La région de Cauca, en Colombie, est le théatre de
phénomenes sociaux tres complexes. Les propriétaires
terriens y sont tres influents sur le plan social et politique;
la région n’est absolument pas industrialisée et ne dispose
d’aucun syndicat de travailleurs; une grande part de

sa population se compose d’indigenes et de paysans
pauvres; on y observe de graves troubles de I'ordre public,
notamment des déplacements forcés, des enlevements et
des affrontements armés.

Face a cette situation, les sept groupes autochtones

du département de Cauca (Nasa, Guamiano, Totoro,
Yanacona, Inga, Kokonukos et Eperara Siapidara) se

sont réunis pour former le Conseil régional autochtone
(CRIC) en 1971. L'une des priorités initiales du conseil
était de regagner le contrble du territoire, en sauvegardant
la structure des «réserves et des conseils» qui, bien
qu’elle date du temps ou la Colombie était une colonie
espagnole, a institutionnalisé la reconnaissance des
territoires ancestraux indigenes. Les conseils autochtones

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



sont des instances de gouvernance autonomes au

sein d’un territoire. lls organisent des formations sur

des thémes aussi variés que la politique, le droit, la

santé, I'éducation, la production et I'égalité des sexes,
tout en menant d’autres programmes. Entre autres
responsabilités, les conseils publient des documents

de loi appelés «résolutions», dont un bon nombre a trait
aux conflits armés, a la présence de groupes religieux

et de trafiquants de drogue ainsi qu’a la politique
gouvernementale concernant leur territoire. lis disposent,
également, d’un corps de volontaires de la paix, qui
ceuvre pour I'unification du territoire et la récupération des
personnes enlevées ou recrutées par les diverses bandes
armées. Leur participation aux processus politiques

leur a permis d’obtenir des postes dans les mairies ou
des siéges dans les conseils municipaux. Les conseils
autochtones ont participé activement aux débats sur la
réforme de la Constitution politique menés par I'assemblée
nationale constituante en 1991. En 1999, un accord a été
signé avec le gouvernement, prévoyant I'élaboration d’une
politique indigéne globale.

Constitution colombienne: http://www.secretariasenado.
gov.co/leyes

Etude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

Nicaragua: les communautés de la cote atlantique
Aux termes de I'article 89 de la Constitution du Nicaragua,
les communautés de la cbte atlantique, regroupées

en deux régions autonomes - la RAAN et la RAAS
(régions autonomes de I’Atlantique Nord et Sud), qui
comprennent respectivement le nord et le sud de la région
atlantique, ont le droit de conserver leurs propres modéles
d’organisation sociale et de gérer les affaires locales
conformément a leurs propres coutumes et traditions. Les
principes sur lesquels repose la loi sur I'autonomie sont
résumeés dans les propositions de la Commission d’étude
sur I'autonomie. Celle-ci a constaté que:

La Constitution politique affirme que le Nicaragua est

une nation multiethnique. Elle reconnait le droit des
communautés de la cote atlantique a conserver leur
identité culturelle, leurs langues, leur art et leur culture,
ainsi que le droit pour ces communauteés de disposer
pour leur propre bénéfice des eaux, des foréts et des
terres collectives. Elle reconnait également leur droit a la
création de programmes spéciaux destinés a favoriser leur
développement, tout en appelant au respect de leur droit
a vivre et a s’organiser conformément a leurs traditions
culturelles et historiques légitimes.

IV. INSTITUTIONS AUTOCHTONES




Les principales dispositions de cette loi sont les suivantes:

e [’instauration d’un régime autonome pour les
régions de la cote atlantique au sein de I'Etat
unitaire du Nicaragua. La loi précise que les
deux régions autonomes auront juridiction sur
les peuples autochtones. (Articles 1 a 6); bien
que I'espagnol soit la langue officielle de I'Etat
nicaraguayen, les langues des communautés
de la cote atlantique auront le statut de langues
officielles des régions autonomes. (Art. 7)

La loi sur I'autonomie affirme que les personnes qui
habitent ces régions autonomes ont le droit de développer
des formes d’organisation sociale et de production
en accord avec leurs valeurs. De plus, elle prévoit
I'instauration de la structure organisationnelle ci-apres,
qui respecte les formes d’organisation traditionnelles des
peuples autochtones, telles qu’elles ont été exprimées
aupres d’autres formes de gouvernement dans le passé:

e Conseil régional autonome

e Gouvernement régional autonome

e Assemblée territoriale

e Assemblée communautaire

Parmi les autres formes d’organisation traditionnelles
figure le Conseil des ainés (Almuk Nani), un type
d’organisation communautaire précolombien. Le conseil
se compose des personnes les plus agées ou de
membres respectés de la communauté, tenus en haute
estime dans la société indigene. lls sont chargés de:

e Représenter les communautés au sein du
gouvernement autonome et de reconnaitre le chef
de chaque communauté;

e Orienter les communautés vers le respect absolu
des croyances spirituelles et religieuses, vers la
mise en valeur des terres et I'utilisation rationnelle
des ressources naturelles;

e Défendre I'identité indigene en veillant au respect
des traditions et des normes juridiques et sociales,
et en condamnant I'acculturation et les ethnocides;

e Promouvoir une plus grande autonomie régionale
en faisant pression pour que les autochtones
soient impliqués a plusieurs niveaux du
gouvernement;

e Encourager les initiatives axées sur le respect et la
reconnaissance des terres occupées de maniere
traditionnelle et historique, par des communautés
autochtones;

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



e Rendre possible 'intégration et le renforcement
du droit coutumier au sein du systéme juridique et
administratif de la région autonome;

¢ Nouer des relations avec des organismes
internationaux de solidarité avec les indigénes sur
le plan économique, politique et culturel.

L'article 4 de la loi 445 sur les terres collectives établit que
«I'assemblée communautaire constitue I'autorité supréme
au sein des communautés autochtones et ethniques.
Cette autorité communautaire est chargée de représenter
les communautés sur le plan juridique [...]». Ce méme
article détermine que «I’autorité territoriale est I'autorité
supréme du territoire et est organisée conformément aux
procédures établies par le groupe de communautés du
territoire concerné».

L'article 5 de la loi 445 définit les autorités
communautaires comme des institutions d’administration
traditionnelles, représentatives d’une communauté.

Les articles 11 et 15 de ladite loi proclament que la
municipalité, le gouvernement régional et le conseil
régional ont le devoir de respecter le droit des peuples
indigenes et des communautés ethniques a disposer
collectivement des terres et des ressources naturelles

situées dans leur juridiction.
FEtude de cas réalisée par Myrna Cunningham.
http://www.manfut.org/RAAN/ley445.htm/

Guatemala: autorités indigénes

On trouve, au Guatemala, des figures de I'autorité du
monde maya, comme les Ajqi’j (orétres mayas), les
guérisseurs et les sages femmes, dont les services

sont basés sur le calendrier maya. L'autorité de ces
personnes n’est pas reconnue par I'Etat. La loi municipale
de 2002 reconnait les communautés autochtones en
tant qu’entités juridiques (article 20) et reconnait les
municipalités autochtones, la ou elles existent encore
(article 55). Bien plus important, cette loi reconnait les
maires auxiliaires, ou maires des communautés, en tant
que représentants des communautés (article 56) et non
en tant que délégués du gouvernement. Par conséquent,
comme les accords de paix le stipulent, les maires des
communautés peuvent étre élus par les communautés
au lieu d’étre nommés par le maire de la municipalité. Les
maires des communautés jouent le réle d’intermédiaires
entre la municipalité et les communautés.

Ftude de cas réalisée par Myrna Cunningham.
http.//www.ops.org.gt/docbas

IV. INSTITUTIONS AUTOCHTONES




I

\

CONSULTATIO




5.1. CONSULTATION ET PARTICIPATION:
PIERRE ANGULAIRE DE LA CONVENTION

La création de mécanismes appropriés et efficaces de
consultation des peuples autochtones et tribaux dans

les affaires qui les concernent est la pierre angulaire

de la convention N° 169, bien qu’elle constitue, dans

un certain nombre de pays, I'un des éléments de la
convention les plus difficiles a mettre pleinement en
ceuvre.” La convention exige qu’il soit permis aux peuples
autochtones de participer réellement aux processus
décisionnels affectant leurs droits ou leurs intéréts. La mise
en place des processus de consultation est un moyen
idéal pour garantir une réelle participation des peuples
autochtones aux prises de décision. C’est pourquoi les
articles 6 et 7, sur la consultation et la participation, sont
des dispositions fondamentales de la convention N° 169,
sans lesquelles les autres dispositions ne peuvent étre
mises en ceuvre. Toutefois, plusieurs autres articles font
également référence a la consultation et a la participation.?
Les principes de consultation et de participation doivent
étre examinés conjointement avec les dispositions relatives
a une action coordonnée et systématique d’application
des droits des peuples autochtones (voir la rubrique 3.1).

1) Commission d’experts, Observation générale sur la convention N°
169, 79e session, 2008, publiée en 2009.

2) Voir, par exemple, I'Observation particuliere de la Commission
d’experts, 76e session, 2005, Guatemala, publiée en 2006, paragraphe 6.

Convention N°169 de I’OIT, articles 6 et 7:
Article 6, paragraphe 1. En appliquant les
dispositions de la présente convention, les
gouvernements doivent:

(@) consulter les peuples intéressés, par des
procédures appropriées, et en particulier a
travers leurs institutions représentatives, chaque
fois que I'on envisage des mesures législatives
ou administratives susceptibles de les toucher
directement;

(b) mettre en place les moyens par lesquels
lesdits peuples peuvent, a égalité au moins avec
les autres secteurs de la population, participer
librement et a tous les niveaux a la prise de
décisions dans les institutions €lectives et les
organismes administratifs et autres qui sont
responsables des politiques et des programmes
qui les concernent;

(c) mettre en place les moyens permettant de
développer pleinement les institutions et initiatives
propres a ces peuples et, s'’il y a lieu, leur fournir
les ressources nécessaires a cette fin.

Article 6, paragraphe 2. Les consultations
effectuées en application de la présente
Convention doivent étre menées de bonne foi et
sous une forme appropriée aux circonstances,

en vue de parvenir a un accord ou d’obtenir un
consentement au sujet des mesures envisagées.
Article 7, paragraphe 1. Les peuples intéressés
doivent avoir le droit de décider de leurs propres
priorités en ce qui concerne le processus du
développement, dans la mesure ou celui-ci a

une incidence sur leur vie, leurs croyances, leurs
institutions et leur bien-étre spirituel et les terres
gu’ils occupent ou utilisent d’une autre maniere,
et d’exercer autant que possible un contréle sur
leur développement économique, social et culturel
propre. En outre, lesdits peuples doivent participer
a I'élaboration, a la mise en ceuvre et a I'évaluation
des plans et programmes de développement
national et régional susceptibles de les toucher
directement.

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




L’objectif principal de ces dispositions est de garantir
que les peuples autochtones puissent étre véritablement
impligués dans les prises de décisions, a tous les niveaux,
au sein des instances administratives, juridiques et
politiques et des processus susceptibles de les toucher
directement. Aux termes de la convention, la consultation
est un moyen déterminant pour établir un dialogue visant
a réconcilier des intéréts contradictoires et a prévenir ou
a régler les différends. Puisqu’elle est intrinsequement
liée au principe de participation, la consultation n’est pas
un simple droit de réagir, mais bien un droit de proposer;
les peuples autochtones ont le droit de décider de leurs
propres priorités dans le processus de développement

et peuvent ainsi maitriser leur propre développement
économique, social et culturel.

Le principal champ d’application des principes de
consultation et de participation est celui des relations entre
les peuples autochtones et les Etats.

Commission d’experts, Observation générale,
2008

Compte tenu des énormes problemes auxquels
sont confrontés aujourd’hui les peuples indigenes
et tribaux, eu égard notamment a la régularisation
des titres de propriété des terres, a la sante,

a I'éducation et a I'exploitation accrue des
ressources naturelles, I'implication de ces peuples
dans ces domaines et d’autres domaines qui les
concernent directement est un élément essentiel
pour assurer I'équité et la paix sociale grace a
I’inclusion et au dialogue. [...] La consultation

peut servir a promouvoir un véritable dialogue et a
contribuer a la cohésion sociale, et ce faisant jouer
un réle clé dans la prévention et la résolution des
conflits.

Commission d’experts, Observation générale sur
la convention N° 169, 79° session, 2008, publiée
en 2009.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Du point de vue général, I'obligation de consulter les
peuples autochtones survient dans le cadre de la mise en
ceuvre de toutes les dispositions de la convention. Il est
notamment demandé de donner la possibilité aux peuples
autochtones de participer librement a tous les niveaux a
I’élaboration, la mise en ceuvre et I'évaluation des mesures
et des programmes qui les concernent directement.

De plus, la convention indique gu’il est du devoir des
gouvernements de consulter les peuples autochtones, en
particulier dans les cas suivants:

e |orsque des mesures législatives ou
administratives sont envisagées (article 6.1(a));

e Avant I'exploration ou I’exploitation des ressources
du sous-sol (article 15.2);

e Lorsque I'on examine la capacité des peuples
indigenes a aliéner leurs terres ou a les transmettre
en dehors de leur communauté (article 17);

e Avant tout relogement, qui ne devrait avoir lieu
gu’avec le consentement libre et éclairé de ces
peuples (article 16);

e Lors de I'organisation et du déroulement de
programmes de formation professionnelle
spécifiques (article 22);

e Pour des mesures destinées a permettre aux
enfants d’apprendre a lire et a écrire dans leur
langue indigéne (article 28).

En outre, la convention N° 169 fait souvent référence

a la notion de participation dans un grand nombre de
domaines (articles 2, 6, 7, 15, 22, 23). La convention se
réfere également au principe de participation en d’autres
termes:

e Devoir de «coopération» avec les peuples
indigenes (articles 7, 20, 22, 25, 27, 33);

e Devoir de ne prendre aucune mesure contraire
aux souhaits, exprimés librement, des peuples
indigenes (article 4);

e Devoir de chercher a obtenir un «consentement
donné librement et en toute connaissance de
cause» aupres des peuples indigénes (article 16);

¢ Droit de consultation par I'entremise d’institutions
représentatives (article 16).

Dans le cadre de la convention N° 169, ce sont les
gouvernements qui ont le devoir de veiller a ce que les
consultations appropriées soient menées, et non des
personnes privées ou des sociétés. C'est I'Etat qui
est chargé de veiller a I'application des principes de
consultation et de participation.

James Anaya (2004, pages 153-154) estime que le droit
de consultation et de participation ne s’applique pas
uniquement aux prises de décision dans le cadre des
processus municipaux ou nationaux, mais qu’il s’étend a
la sphere internationale. M. Anaya affirme que, dans une
large mesure, les organes de 'ONU, ainsi que d’autres
institutions internationales ont déja permis, voire sollicité, la
participation des représentants des peuples autochtones
a I'élaboration de mesures ou la définition de normes dans
des domaines qui concernent les peuples autochtones.?

En ce qui concerne le processus de consultation, la
convention prévoit un ensemble de criteres qualitatifs. Les
consultations avec les peuples autochtones doivent étre
meneées:

¢ Par l'intermédiaire d’institutions
représentatives
Avant d’entamer une consultation, les
communautés concernées doivent identifier
les institutions qui remplissent ces criteres (voir
également le chapitre IV sur le respect des
institutions autochtones). Concernant les critéres
d’apres lesquels une institution est qualifiée de
«représentative», les instances de contréle de
I’OIT ont souligné que «ce qui est important, c’est
qu’elles doivent étre nées d’un processus conduit
par les peuples indigenes eux-mémes».? Bien
qu’elles reconnaissent que, dans bien des cas,
cela s’avere difficile, les instances de contrdle de
I’OIT mettent également I"accent sur le fait que
«Si Un processus de consultation n’est pas mis
en place avec des institutions ou organisations
indigenes et tribales véritablement représentatives
des communautés concernées, il n'est pas
conforme aux exigences de la convention».?

3) Par exemple, des représentants des peuples indigénes ont

participé activement a I’ensemble des négociations qui ont précédé la
Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples autochtones; I'Instance
permanente de I’'ONU sur les questions autochtones a été créée pour
que les peuples indigenes puissent étre entendus au sein du systeme
onusien; or, la moitié de ses membres sont des représentants des
peuples indigénes. Enfin, il existe un mécanisme d’experts de 'ONU
sur les droits des peuples autochtones, dont tous les membres sont
d’origine indigéne.

4) Voir Conseil d’administration, 289e session, mars 2004, Réclamation
en vertu de I'article 24 de la Constitution de I’OIT, Mexique,
GB.289/17/3.

5) Voir Conseil d’administration, 282e session, novembre 2001,

Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de I'OIT, Equateur,
GB.282/14/2, paragraphe 44.

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




En encourageant le développement
d’institutions et d’initiatives propres aux
peuples autochtones et, le cas échéant, en
leur fournissant les ressources nécessaires
Cet aspect est particulierement important, étant
donné que la légitimité, les capacités et la dotation
en ressources de la plupart des institutions de
gouvernance autochtones ont été fragilisées au
fil du temps par les discriminations et qu’ily a
comme une asymétrie dans la relation entre les
peuples indigénes et les Etats.

De bonne foi et sous une forme appropriée
aux circonstances

Cela signifie que les consultations doivent étre
menées dans un climat de confiance mutuelle. En
général, les gouvernements doivent commencer
par reconnaitre les organisations représentatives,
puis s’employer a conclure un accord, mener

des négociations sinceres et constructives, éviter
les retards injustifiés, se conformer aux accords
déja conclus et les appliquer de bonne foi. Les
gouvernements doivent aussi veiller a ce que les
peuples autochtones disposent de toutes les
informations nécessaires et qu’ils soient en mesure
de les comprendre pleinement. lls doivent accorder
aux peuples autochtones suffisamment de temps
pour lancer leurs propres processus décisionnels
et pour vraiment participer aux décisions prises
dans le respect de leurs traditions culturelles et
sociales.®

A raide de procédures appropriées

Une procédure est appropriée lors qu’elle crée
des conditions favorables a I'obtention d’un
accord ou d’un consentement concernant les
mesures proposées, quel que soit le résultat
obtenu.” Habituellement, il ne suffit pas d’organiser
des audiences publiques générales. «La forme

et le contenu des procédures et mécanismes

de consultation doivent permettre aux peuples
concernés d’exprimer leur point de vue sans
aucune contrainte, en temps voulu et en toute
connaissance de cause, afin gqu’ils aient un impact
véritable et qu’un accord puisse étre conclu.

Ces consultations doivent étre menées de fagon
acceptable pour toutes les parties.»®

Dans le but d’obtenir un accord ou un
consentement

Aux termes de I'article 6 de la convention N° 169,
I’objectif de la consultation est d’obtenir un accord
ou un consentement. Autrement dit, I'accord ou
le consentement doit étre I'objectif de toutes les
parties qui doivent s’employer, sincérement, a
parvenir a un accord ou obtenir un consentement.

Evaluation périodique du fonctionnement des
mécanismes de consultation

Le fonctionnement des mécanismes de
consultation doit étre évalué régulierement, avec
la participation des peuples concernés, afin de
continuer d’améliorer leur efficacité.?

7) Voir Conseil d’administration, 289e session, mars 2004, Réclamation
en vertu de Iarticle 24 de la Constitution de I’OIT, Mexique,
GB.289/17/3, paragraphe 89.

8) Commission d’experts, Observation générale, 2008, publiée en 2009.

6) Bernard Gernigon, Alberto Odero et Horacio Guido, «ILO principles
concerning collective bargaining» dans International Labour Review, Vol.
139 (2000), N° 1 [Concernant la confiance mutuelle, voir également la

réclamation en vertu de I'article 24 (Mexique) évoquée plus loin] 9) Commission d’experts, Observation générale, 2008, publiée en 2009.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



La Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones est également axée sur les
principes de consultation et de participation. Elle
affirme que le but de la consultation est d’obtenir
un consentement préalable, donné librement et en
connaissance de cause. En outre, la déclaration
reconnait que les peuples autochtones, dans
|'exercice de leur droit a 'autodétermination, ont
le droit d’étre autonomes et de s’administrer eux-
mémes pour tout ce qui touche a leurs affaires
intérieures et locales (article 4).

Article 5

Les peuples autochtones ont le droit de maintenir
et de renforcer leurs institutions politiques,
juridiques, économiques, sociales et culturelles
distinctes, tout en conservant le droit, si tel est leur
choix, de participer pleinement a la vie politique,
économique, sociale et culturelle de Etat.

Article 18

Les peuples autochtones ont le droit de participer
a la prise de décisions sur des questions qui
peuvent concerner leurs droits, par I'intermédiaire
de représentants qu’ils ont eux-mémes choaisis
conformément a leurs propres procédures, ainsi
que le droit de conserver et de développer leurs
propres institutions décisionnelles.

Article 19

Les Etats se concertent et coopérent de bonne
foi avec les peuples autochtones intéresseés,

par 'intermédiaire de leurs propres institutions
représentatives, avant d’adopter et d’appliquer
des mesures Iégislatives ou administratives
susceptibles de concerner les peuples
autochtones, afin d’obtenir leur consentement
préalable, donné librement et en connaissance de
cause.

Article 23

Les peuples autochtones ont le droit de définir

et d’élaborer des priorités et des stratégies en
vue d’exercer leur droit au développement. En
particulier, ils ont le droit d’étre activement associés
a I'élaboration et a la définition des programmes
de santé, de logement et d’autres programmes
économiques et sociaux les concernant, et, autant
que possible, de les administrer par I'intermédiaire
de leurs propres institutions.

Les directives du Groupe de développement de I'ONU
(GDNU) relatives aux questions autochtones se réferent
au «consentement préalable, donné librement et en
connaissance de cause» (GDNU 2008, p. 28):
¢ Librement signifie sans contraintes, intimidations
ou manipulations;

e Préalable signifie que le consentement doit étre
sollicité suffisamment tét pour ne pas retarder
une autorisation ou le début des activités, tout en
respectant les délais nécessaires au déroulement
des processus de consultation et d’obtention d’un
consensus aupres des peuples autochtones.

¢ En connaissance de cause signifie que les
peuples autochtones disposent d’informations
concernant (au moins) les aspects suivants:

a. La nature, la taille, le rythme, le caractére

réversible et I'ampleur de toute proposition de

projet ou d’activité;

b. Les motifs ou objectifs du projet et/ou de

I’activité.

c. Leur durée;

d. La localisation des zones concernées;

e. Une évaluation préliminaire de I'impact

économique, social, culturel et écologique,

notamment les risques encourus, des prévisions

quant a un partage équitable des bénéfices, dans

le cadre du respect du principe de précaution;

f. Les personnes susceptibles d’étre impliquées

dans la mise en ceuvre du projet proposé

(notamment les personnes indigenes, les employés

du secteur privés, les instituts de recherche, les

employés du gouvernement, ...etc.);

g. Les procédures auxquelles le projet pourra faire

appel.

e Consentement: la consultation et la participation
sont les éléments essentiels d’un processus visant
a obtenir un consentement. La consultation doit
étre menée de bonne foi. Les parties doivent
établir un dialogue qui leur permette de trouver
de bonnes solutions dans une atmospheére de
respect mutuel et de bonne foi, par 'intermédiaire
d’une participation égale et sans contrainte de
toutes les parties. Pour mener une consultation, il
faut du temps et un systeme de communication
efficace entre les parties intéressées. Les peuples
indigénes doivent étre en mesure d'’y participer par
I'entremise de leurs représentants et institutions

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




coutumieres ou autres, librement choisis. Il est
important de garantir I'égalité des sexes et de
veiller a la participation des femmes indigénes, ainsi
que des enfants et des jeunes, le cas échéant. Les
personnes consultées ont la possibilité de refuser
de donner leur consentement. Le consentement
obtenu aupres des peuples indigenes n’est valide
que s'ils ont raisonnablement bien compris les
termes de 'accord.

5.2, OBSERVATIONS DES INSTANCES DE
CONTROLE DE L'OIT: CONSULTATION ET PAR-
TICIPATION

Plusieurs cas examinés par les instances de contrdle de
I’OIT font suite a des réclamations alléguant I'inexécution,
par les gouvernements, de I'article 6 de la convention N°
169 relatif aux processus de consultations appropriés des
peuples autochtones. Nombre de ces cas se réferent a

la consultation concernant I'exploitation des ressources
naturelles (voir le chapitre VIII).

Commission d’experts, Observation générale
sur la convention N° 169, 2008

«S’agissant de la consultation, la commission note
deux grands défis: (i) assurer que des consultations
appropriées ont bien lieu avant I'adoption de
toutes les mesures Iégislatives et administratives
risquant de toucher directement les peuples
indigenes et tribaux; (i) inclure dans la législation
des dispositions exigeant une consultation
préalable comme partie intégrante de la procédure
de détermination de I'octroi des concessions

pour I'exploration et I'exploitation des ressources
naturelles.»

Mexique: consultations sur la réforme de la
Constitution

En 2001, une réclamation a été déposée aupres de I'OIT,
alléguant que le Mexique ne respectait pas I'article 6 de
la convention dans le cadre de la procédure législative
qui a conduit a I'approbation du décret de réforme
constitutionnelle en matiere de droits et de culture
indigénes. Suite a cette réclamation, un comité tripartite
de I'OIT (voir la rubrique 14.6) a été formé pour examiner
la procédure ayant mené a I'adoption de ces réformes
constitutionnelles.

Le comité a observé que «de 1992 a ce jour, le
gouvernement et les peuples indigenes ont entretenu une
relation excessivement complexe, et ce dans un climat
conflictuel manifeste ou latent, voire violent selon les
périodes».

Le comité a pris acte «des efforts que le gouvernement et
les organisations participant audit processus ont fait pour
dialoguer et pour parvenir a des solutions satisfaisantes,
mais il ne peut que soulever les difficultés qu’a présenté ce
processus, et les différentes ruptures de communication
entre les deux parties qui n’ont pas contribué a générer un
climat de confiance. De méme, il a noté que le dialogue
avait été rompu avant la procédure législative contestée.»

D’aprés les plaignants, la procédure de réforme
constitutionnelle ne tenait pas compte de la procédure

de consultation établie par la convention N° 169 et ils
affirmaient que «au risque d’affaiblir le droit des peuples
indigenes a la consultation, il faut faire une distinction
conceptuelle entre un acte de consultation conforme a la
convention et n’importe quel acte de consultation de pure
forme, d’information ou d’audience publique organisé par
les autorités publiques».

Le Conseil d’administration a noté que,

Vu la diversité des peuples indigénes, la convention
n’impose pas un modele d’institutions représentatives,
I'important étant que celles-ci soient le résultat d’un
processus propre et interne a chaque peuple indigene.
Cependant, il est indispensable de s’assurer que les
consultations ont lieu avec les institutions représentatives
des peuples intéressés. Comme I'a déja établi le Conseil
d’administration dans une autre occasion, «... le principe
de représentativité est un élément essentiel de I'obligation
de consultation (...), il peut étre difficile, dans bien des cas,
de déterminer qui représente telle ou telle communauté.
Neéanmoins, sauf consultation adéquate des institutions

et organisations indigenes et tribales véritablement
représentatives des communautés touchées, la procédure
ne répond pas aux exigences de la convention».

C’est ce qui a conduit le comité a noter:

«la difficulté que pose une consultation de portée générale,
comme c’est le cas pour une réforme constitutionnelle et
d’application nationale, et que dans le présent cas cela
touche environ 10 millions d’indigénes». Il note également
que «les consultations qui ont eu lieu devant le Congres

et les Etats ont généré des sentiments de frustration et
d’exclusion parmi les indigenes. Il est aussi conscient

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



que les différences, entre les interlocuteurs, de valeurs,
de conceptions, de notion de temps, de systéemes de
référence, voire de facon de concevoir la consultation
rendent la tiche plus complexe. A cet égard, la mise

en place au Mexique de critéres clairs sur la forme de
consultation et de représentativité aurait pu permettre aux
deux parties d’obtenir des résultats plus satisfaisants.
Par ailleurs, il faut reconnaitre que le Congrés national et
les législatures des Etats avaient connaissance des avis
des indigenes sur les réformes mais n’étaient pas obligés
de les accepter. Il aurait été utile d’établir un mécanisme
pour tenter de parvenir a un accord ou d’obtenir

le consentement des parties au sujet des mesures
envisagées».

Le comité a ajouté qu’il avait été:

«Clairement établi lors du processus visant a I'adoption

de la convention, et réaffirmé par les organes du systéme
de contrdle de cette convention, [que] la consultation ne
doit pas nécessairement aboutir a un accord dans les
termes souhaités par les indigénes. Tout semble indiquer
que les avis des plaignants sur les caractéristiques qu’une
consultation devrait avoir pour étre effective auraient pu
donner lieu a une série de consultations plus exhaustives;
il est donc pertinent de rappeler ces caractéristiques
comme étant des propositions judicieuses sur la maniére
dont ces consultations devraient étre menées dans des
situations similaires. Néanmoins, le comité ne peut pas

en conclure qu’une telle liste de «<bonnes pratiques» soit
réellement exigée par la convention, quand bien méme elle
aurait constitué un excellent moyen d’appliquer pleinement
les principes visés a l'article 6».

Enfin, le comité a estimé que le «climat d’affrontement, de
violence et de méfiance réciproques n’a pas permis aux
consultations de se dérouler de fagon plus productive. Il
faut, lors de toutes les consultations, instaurer un climat de
confiance mutuelle, d’autant plus qu’il s’agit de peuples
indigenes qui éprouvent une certaine méfiance pour les
institutions de I'Etat et un sentiment de marginalisation
dus a une réalité historique extrémement ancienne et
complexe qui n'a pas encore été dépassée».

Conseil d’administration, 289° session, mars 2004,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de
I'OIT, Mexique, GB.289/17/3.

Guatemala: la consultation, fondement du dialogue
institutionnel

En 2005, un rapport remis a la Commission d’experts
par une organisation autochtone affirmait que, malgré

des efforts sporadiques visant a institutionnaliser la
participation des peuples autochtones, il n’existait aucune
politique institutionnelle cohérente qui comprenne a la fois
des mesures politiques, administratives et financieres, afin
d’atteindre les objectifs de la convention.

Le rapport indiquait que «la participation des peuples
indigenes reste symbolique et le systeme politique
électoral demeure un moyen d’exclusion» et qu’en outre,
«il n’existe pas de mécanismes institutionnels concrets
permettant [la tenue de consultationg], et le précédent
gouvernement a accordé 31 concessions d’exploitation
et 135 concessions de prospection des ressources
minérales sans que les peuples indigenes soient
préalablement consultés sur la viabilité de ces activités et
leurs incidences sur I'environnement».

La Commission d’experts a signalé que «les dispositions
sur les consultations, notamment I'article 6, sont des
dispositions fondamentales de la convention, dont
dépend I'application des autres dispositions. Les
consultations sont le moyen prévu par la convention

pour institutionnaliser le dialogue, mettre en place des
processus de développement permettant aux peuples
indigenes d’exercer une influence, prévenir et résoudre les
conflits. Les consultations prévues par la convention visent
a concilier des intéréts parfois contradictoires par le biais
de procédures appropriéess».

CEACR, 76¢ session, 2005, Observation, Guatemala,
publiée en 2006.

Colombie: consultation concernant les mesures
législatives en matiére de consultation

En 1999, un plaignant a déposé une réclamation alléguant
que la procédure de promulgation ainsi que le contenu du
décret N° 1320, qui réglemente la consultation préalable
des communautés autochtones et noires en ce qui
concerne |'exploitation des ressources naturelles dont
sont dotées leurs terres, ne respectait pas I'obligation de
consultation des peuples autochtones aux termes de la
convention N° 169.

Dans sa réponse, la commission a rappelé qu’elle
considére que le principe de consultation préalable
établi par I'article 6 doit étre entendu dans le cadre des
dispositions relatives a la politique générale figurant a
I'article 2, paragraphes 1 et 2 b), de la convention, qui
disposent qu’il incombe aux gouvernements, avec la
participation des peuples intéressés, de développer une
action coordonnée et systématique en vue de protéger

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




les droits de ces peuples et de garantir le respect de leur
intégrité, y compris la pleine réalisation des droits sociaux,
économiques et culturels de ces peuples, dans le respect
de leur identité sociale et culturelle, de leurs coutumes et
traditions et de leurs institutions.

La commission a également fait observer que le droit
des peuples autochtones d’étre consultés chaque

fois que sont envisagées des mesures Iégislatives ou
administratives susceptibles de les toucher directement,
de méme que I'obligation faite au gouvernement de
consulter préalablement les peuples autochtones

«procedent directement de la convention N° 169 et non de

la reconnaissance de ce droit par la législation nationale».

La commission a estimé que le décret N° 1320, dont
I’objet était expressément de réglementer la consultation
préalable des communautés autochtones et noires pour
toute exploitation effectuée dans leur territoire, constituait
une mesure législative susceptible de toucher directement
les communautés en question. La commission a constaté,
au vu de «I'obligation tres claire de consulter les peuples
indigenes avant d’adopter ou de promulguer le décret
concerné», que la «promulgation du décret N° 1320, en
I’absence de consultation préalable, est contraire a la
convention».

La commission a ensuite signalé que:

[’adoption de décisions rapides ne doit pas se faire au
détriment d’une consultation effective, pour laquelle il
faut prévoir le temps nécessaire pour que les peuples
indigenes du pays puissent mener a bien leur processus
décisionnel et participer effectivement aux décisions
prises d’une maniére adaptée a leurs valeurs culturelles
et sociales. Bien qu’il n’entende pas suggérer que ces
valeurs soient les seules sur lesquelles doit se fonder le
processus de consultation tel qu’établi par la convention,
le comité considere que, si ces valeurs ne sont pas
prises en considération, le respect des prescriptions
fondamentales requises en matiere de consultation
préalable et de participation est impossible.

Conseil d’administration, 282° session, novembre 2001,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de
I'OIT, Colombie, GB.282/14/3.

5.3. APPLICATION CONCRETE:
CONSULTATION ET PARTICIPATION

5.3.1. Procédures de consultation

Norvége: procédures de consultation

En mai 2005, le gouvernement norvégien et le parlement
sami se sont mis d’accord sur des procédures de
consultation, qui ont, ensuite, été approuvées par

le cabinet. Les procédures de consultations sont
considérées comme des directives normatives. La
Norvege a ratifié la convention N° 169 de I'OIT en 1990.

Cet accord reconnait que les Samis, en tant que peuple
autochtone, ont le droit d’étre consultés en ce qui
concerne les questions qui les touchent directement. |I
comporte plusieurs objectifs:

1.  Contribuer a la mise en ceuvre concréete des devoirs
de I'Etat en matiére de consultation des peuples
autochtones, en vertu du droit international;

2.  Parvenir a un accord entre les autorités publiques et
le parlement sami chaque fois que sont envisagées
des mesures législatives ou administratives
susceptibles de toucher les Samis directement;

3.  Favoriser I'établissement d’un partenariat entre les
autorités publiques et le parlement sami visant a
renforcer la culture et la société samie;

4. Etablir une entente commune sur la situation et les
besoins en développement de la société samie.

Cet accord établit que ces procédures s’appliquent

au gouvernement et a ses ministeres, aux conseils
d’administration ainsi qu’aux autres organismes publics
ou activités qui en dépendent concernant les questions
susceptibles de toucher les Samis directement,
notamment en matiere de législation, reglements,
décisions administratives individuelles ou spécifiques,
directives, mesures et décisions. L’ obligation de
consulter le parlement sami concerne toutes les formes
matérielles et immatérielles de la culture samie, y compris
la musique, le théatre, la littérature, I'art, les médias, la
langue, la religion, le patrimoine culturel, les droits sur

les biens immatériels, les savoirs traditionnels, les noms
de lieux, la sécurité sanitaire et sociale, les services de
garderie, I’éducation, la recherche, les droits de posséder
et d'utiliser des terres, les questions liées a la gestion

des terres et aux rivalités entourant leur utilisation, le
développement du commerce, I'élevage des rennes,

les pécheries, I'agriculture, les activités de prospection

et d’extraction de minéraux, I'électricité éolienne et

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




A |

‘ -
"
1 " F \"

P

hydraulique, le développement durable, la sauvegarde
du patrimoine culturel, la biodiversité et la protection de
I’environnement.

En principe, les questions d’ordre plus général, censées
toucher la société dans son ensemble ne sont pas
comprises dans cet accord et ne sont donc pas soumises
a une procédure de consultation. Les procédures

de consultation s’appliquent, d’un point de vue
géographique, aux régions traditionnellement occupées
par les Samis.

Dans son commentaire sur les dispositions individuelles de
I’accord, le gouvernement signale a ses entités que

les consultations seront effectuées de bonne foi, dans

le but de parvenir a un accord concernant les mesures
proposées. Cela signifie que le processus de consultation
aupres du parlement sami est plus qu’une procédure
publique ordinaire par I'intermédiaire de laquelle les
instances appropriées sont invitées a examiner divers
projets (audience). En effet, les parties doivent s’efforcer,
avec sincérité, de parvenir a un accord concernant

les mesures proposées. Cela signifie également que

les autorités publiques ont le devoir d’entamer les
consultations avec le parlement sami et de fournir tous

les efforts nécessaires a I'obtention d’un accord, méme
lorsqu’elles pensent qu’il est peu probable qu’un accord
puisse étre trouve. Toutefois, a aucun moment cet

accord sur les procédures de consultation conclu entre

le Gouvernement et le parlement sami ne détermine que
les procédures de consultation doivent nécessairement
déboucher sur un accord ou un consentement concernant
les mesures proposées. L'ampleur des consultations
prévues dans I'accord peut varier selon les cas. Le
principal impératif est que les processus et les procedures
de consultation nécessaires doivent étre mis en ceuvre

de facon a permettre au parlement sami d’exercer une
influence réelle sur le processus et son aboutissement.
Aux termes de la convention N° 169, une simple réunion
d’information ne suffit pas a satisfaire I'obligation des
autorités publiques de consulter les peuples autochtones.

Le commentaire suivant explique plus en détails ce en
quoi consiste I'obligation de consultation:

L’obligation de consultation est remplie lorsque chaque
partie est informée de la position et des évaluations de
I'autre partie. La partie représentant I'Etat doit veiller &

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




communiquer et expliquer ses intéréts et ses opinions

au parlement sami, tout en s’assurant qu’elle a bien
compris la position du parlement sami. De méme, le
parlement sami a le devoir de communiquer son point

de vue concernant la question examinée. Si les parties

ne parviennent pas a un accord, elles doivent envisager
des compromis et les possibilités de modification de la
proposition initiale, afin de réduire les points de désaccord.
Le cas échéant, des consultations supplémentaires
doivent étre programmeées.

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Prosedyrer for konsultasjoner mellom statlige myndigheter
og Sametinget, 2005.

Maroc: La création de 'IRCAM

En date du 17 octobre 2001, le Maroc s’est doté d’une
Institution consultative dénommée IRCAM (Institut

Royal de la Culture Amazigh) qui a recu le mandat de
donner avis sur les mesures de nature a sauvegarder

et a promouvoir la langue et la culture amazighes dans
toutes ses formes et expressions. Il vient en appoint aux
autres institutions chargées d’exécuter des politiques
devant permettre 'introduction de I'enseignement de la
langue amazighe dans le systeme éducatif et assurer son
rayonnement dans I'espace social, culturel et médiatique,
national, régional et local.

Les Amazigh sont un peuple autochtone qui représente plus
de 60% de la population au Maroc. Partant du fait que leur
culture est partie intégrante et substrat indéniable de I'identité
marocaine, le Roi Mohamed VI a pris la décision de doter le
pays d’une institution qui traiterait des questions relatives a
I'identité et au patrimoine culturel des Amazigh.

De larges consultations ont été menées avec les différents
acteurs associatifs et intellectuels de la population
amazighe du Maroc pour dégager un large consensus
autour de la représentation dans les instances de

I'Institut Royal comme le stipule 'article 6 (Consultation et
participation) de la Convention N° 169 de I'OIT.

L'Institut s’est attelé, avec les parties prenantes
amazighes, dans une démarche consultative et
participative, a la définition des politiques et actions
susceptibles de sauvegarder le patrimoine linguistique et
culturel des amazigh. Cela a abouti a 'impulsion d’une
dynamique nationale de réflexion sur la voix et moyens
nécessaire a la sauvegarde de I’Amazighité au Maroc et
a la planification des actions a méme de revitaliser la vie

culturelle et artistique des communautés amazighes.

En quelgues années d’activité, le bilan de I'lRCAM
démontre, que la Convention N° 169, a travers ses
dispositions, peut étre un outil de consolidation culturelle
et de cohésion identitaire. Ainsi, les dispositions des
articles 6 (consultation et participation), 27 et 28
(éducation) ont été rendues réalité palpable a travers

cette institution dans laquelle se reconnait I'essentiel de la
communauté amazighe du Maroc.

L’association Tamaynut: La politique de gestion du dossier
Amazigh au Maroc a la lumiere de la Convention N°169 de
I'OIT, BIT, 2008.

5.3.2. Instauration d’organes consultatifs

Bolivie: relations des organisations indigénes et
paysannes avec le gouvernement

Sur le plan géographique, la Bolivie se divise en

deux principales régions: les hauts plateaux, peuplés
densément de communautés agricoles autochtones et
les zones a faible altitude, caractérisées par la présence
de peuples autochtones plus divers mais en nombre plus
réduit, vivant traditionnellement de I'agriculture, de la
chasse et de la cueillette.

Depuis la révolution nationale de 1952, le terme «paysan»
a servi a désigner les habitants ruraux des hauts
plateaux, notamment les membres des communautés
autochtones. A partir de ce temps 13, la plupart des
communautés autochtones des hauts plateaux ont formé
des syndicats paysans qui leur ont permis de défendre
leurs droits en fonction de leur classe sociale plutét que
de leur appartenance ethnique. Le principal groupe
d’encadrement de ces syndicats est la Confédération
syndicale unique des travailleurs agricoles (CSUTCB),
fondée en 1979.

Dans les années 1980, les peuples autochtones des
zones a faible altitude ont commencé a se syndiquer afin
de revendiquer des droits collectifs fondés sur leur identité
en tant que peuples. Le principal groupe d’encadrement
des zones a faible altitude est la Confédération des
peuples autochtones de Bolivie (CIDOB), créée en 1982.
La CIDOB représente actuellement 34 peuples différents.

La création du Conseil national des markas et des ayllus'

10) Les markas et les ayllus sont les formes d’organisation
traditionnelles et les institutions de gouvernance des peuples quechuas
et aymaras des hauts plateaux.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



de Qollasuyo (CONAMAQ), en 1997, a marqué le rejet
des syndicats en tant que forme d’organisation sur les
hauts plateaux. Ce conseil a pour objectif de rétablir les
traditionnels markas et ayllus.

Parallélement, les syndicats ont commencé a se
préoccuper des aspects culturels de la mise a I'écart
des paysans autochtones et ont peu a peu associé
leurs revendications basées sur les classes sociales

a des revendications liées aux droits collectifs, sur

des critéres d’appartenance ethnigque et culturelle. Ce
processus a débouché sur la victoire massive, aux
élections présidentielles de 2005, d’Evo Morales, réputé
étre le «premier président autochtone». Toutefois, son
parti politique, le Mouvement vers le socialisme (MAS),
ne représente pas spécifiguement les autochtones. Il

se présente plutét comme un mouvement paysan, qui
méle une idéologie socialiste a des éléments culturels et
ethniques.

Conjointement, le CONAMAQ, la CIDOB et la CSTUCB
sont les représentants légitimes de presque tous

les peuples et communautés de Bolivie, des hauts
plateaux et des zones a faible altitude, y compris des
paysans autochtones. Lors des séances de I'assemblée
constituante qui ont conduit a I’'adoption de la nouvelle
Constitution bolivienne en janvier 2009, ces trois
organisations ont signé un «pacte d’unité» par lequel elles
s’engageaient a élaborer des propositions communes
demandant I'instauration d’un Etat plurinational.

Ces trois organisations font également partie de

divers mécanismes consultatifs mis en place par les
gouvernements précédents, a différents niveaux, parmi
lesquels figurent notamment:

e |es Conseils éducatifs des peuples aborigenes
(CEPQOS). Au lieu d’étre rattachés a un territoire
spécifique, ils sont formés sur la base d’un
conseil pour chacun des peuples autochtones
les plus importants en nombre (Aymara,

Quechua, Guarani). Il existe également un conseil
multiethnique pour la région amazonienne. Les
conseils participent a I'élaboration de mesures
éducatives et veillent a ce qu’elles soient
correctement mises en ceuvre.

e |e Conseil national pour la décentralisation
(CONADES), organe de consultation entre
I’administration nationale, le pouvoir législatif, les
administrations départementales, les municipalités,
la société civile et les institutions universitaires et de

recherche. Le CONAMAQ, la CIDOB et la CSUTCB
sont tous membres du CONADES.

e |e Conseil national en faveur du dialogue, créé en
2006 par des agences de 'ONU en Bolivie. Ce
conseil réunit des agences de 'ONU, la CIDOB, le
CONAMAQ et la CSUTCB, afin de mettre en place
un mécanisme de consultation et de participation
conforme a ce que prévoient la convention N° 169
de I'OIT et la Déclaration de I'ONU sur les droits
des peuples autochtones.

Cas cité dans: Ramiro Molinas Barrios, Los Derechos de
los Pueblos Indigenas en un Proceso de Cambio de la
Naturaleza de la Nacidn y del Estado, OIT, 2009.

Australie: création d’un organe représentatif
autochtone national

En 2008, M. Tom Calma, Commissaire a la justice sociale
pour les Aborigenes et les insulaires du détroit de Torres,
a publié une étude dans laquelle il résumait les principaux
éléments a prendre en compte dans le cadre de la
création d’un nouvel organe représentatif autochtone
national en Australie. Cette étude met le doigt sur les
nombreuses questions, de diverses natures, qui doivent
étre prises en considération lors de la création d’un nouvel
organe représentatif, mais elle ne propose aucun modele
a appliquer a cet organe, car ce type de décision doit
étre le fruit de consultations menées aupres des peuples
autochtones d’Australie. Les observations de M. Calma
ayant une portée universelle, en voici un résumé détaillé:

Principes fondamentaux d’un organe représentatif
autochtone national:

e | égitimité et crédibilité a la fois aupres du
gouvernement et des peuples autochtones;

¢ Responsabilité double: envers le gouvernement et
envers les peuples autochtones;

e Transparence et responsabilité dans son
fonctionnement, dans les mécanismes permettant
de déterminer I’'adhésion ou dans les mécanismes
d’élection, dans les processus de prise de décision
et dans son financement;

e \éritablement représentatif des diversités au sein
de la société autochtone (cet organe doit veiller a
la participation de différents groupes au sein des
peuples autochtones, comme les propriétaires
traditionnels, les jeunes et les femmes, par
exemple);

e Une structure cohérente et sans cloisonnement,
établissant clairement les relations entre I'organe
national et les principaux organes autochtones, les

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




organismes prestataires de services et les autres
mécanismes représentatifs;

Indépendance et solidité dans son travail de
défense des droits et dans ses analyses.

Roles et fonctions possibles d’un organe représentatif
autochtone national:

Mise en ceuvre du programme gouvernemental:
par exemple établir les priorités de dépense

du budget fédéral, participer aux processus de
planification ou contréler la réalisation des services
par le gouvernement.

Défense des droits: son efficacité dépendra
d’un certain nombre de facteurs, comme du fait
qu‘il soit interne ou externe au gouvernement
ou qu'il repose, ou pas, sur une solide structure
représentative.

Formulation et critique de mesures: le respect

du principe de consentement préalable, donné
librement et en connaissance de cause, requiert
de la part des ministeres, lorsqu’ils formulent des
mesures, I'adoption d’une nouvelle approche, plus
ouverte et plus collaborative, dans laquelle les
consultations ont pour but de parvenir a un accord
et pas seulement d’exprimer un point de vue.

Contribution a la réforme législative: cet organe
peut promouvoir activement une réforme législative
et s'impliquer dans la coordination et le soutien

de projets-pilotes, en coopération avec les
organisations et mouvements autochtones légaux.

Examen et évaluation: si cet organe est investi d’un
pouvoir d’investigation et posséde une structure
régionale solide, il peut étre bien placé pour

recevoir les rapports périodiques sur les résultats
obtenus par le gouvernement. Ceux-ci peuvent
étre ensuite utilisés pour la défense de certains
droits ou la formulation de politiques.

e Centre d’échange: cet organe pourrait servir
de centre de partage d’informations entre les
organisations qui représentent les autochtones et
les organismes qui leur délivrent des services.

e Rdle international: cet organe pourrait endosser
un réle de coordination générale par rapport
a I'engagement pris au niveau international
concernant un processus de participation
stratégique et bien ciblé, soutenu par des
programmes de renforcement des capacités.

® [Recherche: cet organe pourrait disposer d’une
branche chargée de coordonner la recherche et
pourrait commander des études effectuées par des
experts et auprés des communautés ou travailler
en coordination avec d’autres centres d’études.

e Facilitation et médiation: cet organe pourrait
apporter son soutien a la formation de médiateurs,
par exemple en donnant son agrément a des
professionnels et a des organisations pour mener
des activités de médiation entre les peuples
autochtones et les parties non autochtones.

Structure d’un organe représentatif autochtone national
Deux questions principales doivent étre prises en compte:
premierement, comment les responsables politiques a la
téte du pays peuvent rester en lien avec la base plus large
formée par les peuples et communautés autochtones au

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



niveau local et régional, puis au niveau de chaque Etat
ou territoire et enfin au niveau national? Deuxiemement,
quelle structure nationale devrait étre adoptée ?

Au niveau régional et celui de chaque Etat ou territoire,
cette structure pourrait comprendre:

e Des mécanismes officiels permettant a I'organe
national d’étre présent a différents niveaux;

e Une gamme de procédures permettant a I'organe
de s’impliquer dans différentes parties de la
communauté autochtone (comme des instances a
différents niveaux, ou des procédures d’adhésion
pour les individus et les organisations) ou;

e Des procédures relativement informelles, qui
permettraient aux peuples autochtones de
s’exprimer a I'occasion d’un congrés national ou
par le biais d’autres processus de rassemblement
autour d’un domaine d’expertise ou d’une question
spécifique.

Au niveau national, cette structure pourrait se conformer
aux modeles suivants:
e | a structure nationale pourrait se composer
de délégués nommés au niveau des instances
régionales et de chaque Etat ou territoire de
I'organe. Elle pourrait aussi étre basée sur un
modele de suffrage direct au niveau national.

e FElle pourrait prendre la forme d’une organisation
fonctionnant par adhésion. Les adhérents de
I'organisation seraient des communautés, d’autres
organisations et des individus.

e Elle pourrait impliquer dans ses activités les
principaux organes autochtones, des organes
autochtones régionaux, de I'Etat ou du territoire et/
ou des organismes autochtones prestataires de
services.

e Elle pourrait attribuer des sieges a un conseil
national ou a un comité exécutif de représentants
a des secteurs spécifiques de la communauté
autochtone.

¢ FElle pourrait effectuer une sélection au mérite,
dirigée par un conseil de pairs autochtones
émérites, ou

e |a structure pourrait combiner plusieurs de ces
méthodes.

Il faut prendre en compte les questions suivantes:

e Comment I'organe national peut-il veiller a I'égalité
des sexes et a ce que les femmes et les jeunes
puissent participer et étre représentés sur un pied
d’égalité avec les autres ?

e Faut-il prévoir des processus permettant une
participation de I'ensemble de la population
autochtone aux prises de décisions au niveau

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




national, par exemple, par le biais d’'un congrés
d’orientation annuel ouvert a tous les peuples
autochtones ?

Relation entre I'organisme représentatif autochtone
national, le gouvernement fédéral et le parlement:
Cet organe national peut étre créé en tant qu’autorité
gouvernementale ou en tant qu’organisation non
gouvernementale. Dans tous les cas, d’étroites relations
avec le gouvernement sont nécessaires dans le cadre de
deux fonctions possibles de I'organe national: lorsque
celui-ci conseille le gouvernement sur les mesures
envisagées et lorsqu’il évalue les résultats obtenus par le
gouvernement. L organe représentatif peut fonctionner de
différentes fagons:
¢ |l pourrait étre nommeé d’office comme membre
du Ministere des affaires autochtones et du
Groupe des secrétaires aux affaires autochtones. i
participerait donc aux négociations concernant les
décisions les plus importantes relatives aux affaires
autochtones, prises au niveau du gouvernement
fédéral. A défaut, il pourrait conseiller ces
différentes instances.

AV J § VIR

e |l pourrait étre convié a participer aux débats du
Conseil des gouvernements australiens (COAG) et
a siéger aux divers comités du COAG.

e |l pourrait jouer un réle dans le systeme de comités
du parlement.

e A défaut, un comité uniquement autochtone,
composé de représentants élus démocratiquement
et investi des mémes pouvoirs que le parlement,
pourrait étre créé. Cela pourrait devenir, a terme,
une chambre autochtone du parlement.

Financement de I'organe représentatif indigéne national:
L’une des questions importantes a régler sera le
financement des activités ordinaires de cet organe
national. Des fonds gouvernementaux peuvent étre utilisés
mais, dans ce cas, I'organisation n’est plus indépendante.
Cet organe peut également étre financé par le biais de
subventions ou d’une campagne de financement. On
pourrait également envisager la création d’un «fonds
autochtone pour I'avenir», financé par des subventions
gouvernementales directes ou par I'attribution, chaque
année, d’un pourcentage des recettes fiscales sur les
taxes d’exploitation miniere, pour une période donnée.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Résumé de I'étude du Commissaire a la justice sociale
pour les Aborigenes et les insulaires du détroit de Torres,
intitulée «Building a sustainable National Indigenous
Representative Body — Issues for consideration», 2008.
Des documents relatifs a la création d’un organe
représentatif national sont disponibles sur le site Internet
du Commissaire a la justice sociale pour les Aborigénes et
les insulaires du détroit de Torres: http.//www.hreoc.gov.
au/social_justice/repbody/index.html.

Norvége, Suéde et Finlande: les parlements samis
Les Samis sont les autochtones de la région Sgpmi,
c’est-a-dire I'extréme nord de I'Europe, qui englobe le
nord de la Norvege, de la Suede et de la Finlande, jusqu’a
la péninsule de Kola en Russie. La population samie

est estimée a environ 60 000-70 000 individus, dont la
majorité vit en Norvege.

Le parlement sami est un organisme de consultation
représentatif, créé en Norvege, en Suede et en Finlande
respectivement en 1987, 1992 et 1995 par la loi sur

les Samis dans le but de permettre la consultation du
peuple Sami concernant les questions qui le touchent
directement. Le mandat et la régulation de cet organisme
varient parfois grandement d’un pays a I'autre. On
observe notamment 'existence de «/’obligation de
négocier» examinée a 'article 9 de la loi finlandaise sur

le parlement sami, qui démarque nettement cette loi des
lois analogues adoptées en Norvége et en Suéde. Les
autorités finlandaises sont donc obligées de négocier
avec le parlement sami «concernant toutes les mesures
importantes et de grande envergure qui peuvent toucher
directement et de maniere spécifique le statut des

Samis en tant que peuple autochtone». A Iinverse, il est
simplement demandé aux autorités norvégiennes de
donner la possibilité au parlement sami d’exprimer son
point de vue, tandis que la loi suédoise ne se prononce
pas sur cette question. En réalité, certains ont fait part de
leur inquiétude concernant le fait que les parlements, bien
gu’ils soient consultés, n’ont qu’une influence limitée sur
les décisions finales, car on n’accorde pas suffisamment
de poids a leur point de vue.

A cet égard, on observe que les procédures de
consultation adoptées en Norvege ont contribué au
renforcement du réle du parlement sami de Norvege,
qui a ensuite entamé des processus de consultation
concernant, entre autres, la nouvelle loi sur les minéraux,
la loi sur les ressources maritimes et la loi sur la
biodiversité.

S. Errico, B. A. Hocking, «Reparations for Indigenous
Peoples in Europe: the Case of the Sami People», dans
Lenzerini F. (ed.), Reparations for Indigenous Peoples.
International and Comparative Perspectives (Oxford,
2008), p. 379;

IWGIA, The Indigenous World 2008, p. 27;

Comité des droits de ’'homme des Nations unies,
Observations finales sur la Norvege, document de 'ONU
réf. CCPR/C/NOR/CO/5, 25 avril 2006.

Philippines: 'organe consultatif des peuples
autochtones

Larticle 50 de la loi sur les droits des peuples autochtones
de 1997 prévoit la création d’un organe consultatif,
composé de chefs traditionnels, anciens et représentants
des femmes et des jeunes des différents peuples
autochtones. Cet organe est chargé de conseiller la
Commission nationale sur les peuples autochtones
(NCIP) concernant les problemes, aspirations et intéréts
des peuples indigénes. En 2003, la NCIP a adopté des
Directives pour la constitution et la mise en ceuvre de
I'organe consultatif. Ces directives prévoient la création
d’organes consultatifs au niveau national, régional et
provincial puis, au besoin, au niveau des communautés
afin de mener des consultations plus précises (article

12). Lorgane consultatif doit, entre autres, «participer

aux délibérations concernant les principales questions

et les difficultés rencontrées par les peuples indigenes et
donner son avis ou des recommandations concernant les
mesures examinées par la commission». Cet organe a été
créé en 2006.

Ordre administratif de la NCIP N° 1, sessions de 2003, 17
octobre 2003;

R. Stavenhagen, Rapport de mission aux Philippines,
document de I'ONU référence E/CN.4/2003/90/Add.3, 5
mars 2003.

Le conseil consultatif des peuples autochtones de la
communauté andine

La communauté andine est une organisation régionale
créée afin de promouvoir la coopération et I'intégration
commerciale entre ses membres, a savoir la Bolivie, la
Colombie, I'Equateur et le Pérou. Le 26 septembre 2007,
le Conseil andin des affaires étrangeres (un organe de

la communauté andine auquel siegent les ministres des
affaires étrangéres boliviens, colombiens, équatoriens

et péruviens) a créé le Conseil consultatif des peuples
autochtones de la communauté andine. Le Conseil
consultatif est congu pour fournir des conseils relatifs

a tout ce qui touche les peuples autochtones dans le

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




processus d’intégration, au niveau sous-régional, sur le
plan politique, culturel, social et économique. Cet organe
compte un délégué autochtone par Etat, choisi parmi
les plus hauts rangs des organisations autochtones
nationales, en fonction de procédures définies au niveau
I national. L'importance accordée aux recommandations
l émises par ce conseil n’est pas claire. De méme, il reste
a déterminer comment le conseil peut avoir un impact
concret sur les décisions finales prises par la communauté
andine concernant les questions qui touchent les peuples
autochtones.
http://www.comunidadandina.org/normativa/dec/d674.
htm

Inde: Conseil consultatif des tribus

La Constitution indienne autorise le Président a donner

le statut de Zone répertoriée a n’importe quelle zone, qui
sera ensuite régie par les annexes cing et six de la méme
Constitution (article 244()). L'annexe cing s’applique

a tous les Etats, a I'exception des Etats du nord-est
(Assam, Meghalaya, Tripura et Mizoram), qui sont régis
par I'annexe six'.

’annexe cing prévoit la création d’un conseil consultatif
des tribus dans chaque Etat comportant une zone
répertoriée. Les conseils doivent compter environ

20 membres, dont les trois-quarts doivent étre des
représentants des tribus répertoriées, élus par I'assemblée
législative de I'Etat. Le mandat de chaque conseil est de
conseiller le gouverneur, a sa demande, sur les questions
relatives a «la protection sociale et au développement
des tribus répertoriées par I'Etat». En outre, il est prévu,
entre autres questions, qu’aucun reglement concernant
la transmission des terres par et entre les membres des
tribus répertoriées, ainsi que I'attribution de terres a des
membres de tribus répertoriées ne peut étre édicté sans
consultation préalable du conseil consultatif des tribus.
Constitution indienne: http.//india.gov.in/govt/
constitutions_india.php

Guatemala: Commission paritaire sur les droits a la
terre des peuples autochtones

Les peuples autochtones représentent environ la moitié
de la population du Guatemala. La reconnaissance de
leurs droits remonte a I'accord sur I'identité et les droits
des peuples autochtones, adopté en 1995 apres plus
de 30 ans de guerre civile. Cet accord prévoit la création
d’une commission bipartite sur les droits a la terre des

11) Les Etats de Nagaland, Manipur, Sikkim et Arunachal Pradesh ne
sont pas non plus régis par I'annexe cing, mais par des dispositions
spéciales de la Constitution.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




autochtones, chargée de réaliser des études, de rédiger
puis de soumettre des mesures appropriées relatives
au probleme des terres des peuples autochtones. Elle
se compose de membres du gouvernement et d’autres
issus des peuples autochtones. L'un des succes de
cette commission fut la création d’un Fonds pour

les terres (Fondo de Tierras) en 1999. Ce Fonds est
chargé d’élaborer et de mettre en ceuvre la politique
nationale relative a I'acces aux terres. Il doit notamment
mener un programme de régularisation des droits de
propriété sur les terres. Son conseil de direction est
composé de représentants du gouvernement ainsi que
de représentants des organisations autochtones et d’'un
représentant des syndicats paysans et de travailleurs
agricoles. Le fonctionnement de ce fonds et les résultats
obtenus auprées des peuples autochtones prétent,
néanmoins, a controverse.
http.//www.congreso.gob.gt/Docs/PAZ

Guatemala: Leyes y Regulaciones en Materia Indigena
(1944-2001), Tome II, OIT, Costa Rica, 2002.

Fonds pour les terres: http.//www.fontierras.gob.gt

Voir également R. Stavenhagen, Rapport de mission

au Guatemala, document de I'ONU référence E/
CN.4/20083/90/Add.2, 24 février 2003.

5.3.3. Participation aux organes élus

Les Etats impliquent les peuples autochtones dans les
prises de décision de différentes manieres. Certains ont
introduit un systeme de quotas afin de garantir la présence
d’un certain nombre de représentants autochtones

dans les assemblées législatives nationales. Dans la
méme optique, certains Etats ont redéfini ou créé des
circonscriptions électorales spéciales, afin de favoriser la
présence des peuples autochtones dans les organes élus.
Dans certains cas, les lois électorales et les reglements
dérivés de ces lois ont été amendées afin de fournir aux
peuples autochtones des moyens de participation directe
aux élections publiques, en dehors du cadre des partis
politiques.

Nouvelle-Zélande: participation des Maoris aux
organes élus

Les circonstances historiques, la volonté politique et la
lutte des Maoris ont mené a un taux de représentation
relativement élevé des Maoris au parlement néo-zélandais.
Des sieges sont réservés aux Maoris au parlement

depuis 140 ans. Le nombre de siéges varie en fonction

du nombre d‘inscrits au registre des Maoris. Le systeme
de représentation proportionnelle mixte permet aux

candidats de se présenter soit par le biais de I'une des

69 circonscriptions électorales (dont 7 circonscriptions
maories), soit au sein de la liste électorale prédéfinie d’'un
parti politique. Les électeurs maoris peuvent s’inscrire

au registre électoral maori qui élit les 7 députés maoris

ou au registre électoral général. Ces sieges réservés

aux Maoris sont la preuve de la position singuliere de ce
peuple au sein de la société néo-zélandaise. En effet, ils
peuvent ainsi choisir les personnes qui les représentent au
parlement; ce qui contribue a garantir une représentation
proportionnelle a leur nombre. Parallelement, la possibilité
pour les Maoris de s’inscrire au registre électoral général
empéche toute mise a I'écart et pousse les partis
politiques a prendre en compte le point de vue des Maoris
lorsqu’ils élaborent leurs politiques.

La Nouvelle-Zélande a introduit le systeme de
représentation proportionnelle mixte (RPM) en 1993.
Depuis, le pourcentage de députés maoris siégeant au
parlement a augmenté (il est de 17,3 %, c’est-a-dire 21
députés maoris sur 121 députés au total), si bien qu'il
est désormais légerement supérieur au pourcentage de
Maoris dans la population néo-zélandaise (15,1 %). La
RPM a permis I'élection de certains députés maoris qui
n’auraient pas pu, sans cela, obtenir un siege. Cela a
également permis au Parti maori, créé en 2004, d’entrer
au parlement. Les partis placent les candidats Maoris
dans le haut de leurs listes afin de s’attirer le soutien
des électeurs maoris: 25 % des députés sur les listes
électorales sont maoris. En outre, depuis I'introduction
de la RPM, la participation des Maoris aux élections a
augmenté, de méme que 'implication des Maoris dans
la vie politique nationale. Les récentes mesures en faveur
des Maoris et les tous récents fonds supplémentaires
du budget 2007 peuvent étre attribués, en partie, a la
représentation plus importante des Maoris et a leur plus
grande visibilité sur la scene politique. De plus, le Parti
maori est a I'origine de plusieurs actions en faveur des
Maoris, notamment I’'examen des activités d’exploitation
menées par la société d’Etat Landcorp sur les terres
maories et sa ferme opposition (en vain, jusqu’a présent) a
I’adoption de projets de lois restrictifs pour les Maoris.

Les sieges réservés aux Maoris au parlement, associés
au systeme de RPM, constituent un exemple de
participation des peuples autochtones aux organes élus
dans une mesure au moins égale aux autres franges de la
population.

La représentation des Maoris au parlement n’a pas été

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




reproduite au niveau des gouvernements locaux: moins
de 5 % des membres élus aux conseils municipaux sont
des Maoris. La loi de 2001 sur le conseil régional de la
Baie de Plenty (responsabilisation des circonscriptions
maories) et la loi sur les gouvernements locaux permettent
aux autorités locales de créer des circonscriptions
maories. Cependant, tres peu de conseils ont choisi de

le faire. De maniére générale, le désengagement des
Maoris dans la vie politique locale et le manque de volonté
politique entravent toujours lourdement la représentation
équitable des Maoris au sein des gouvernements locaux.
Heureusement, la consultation des Maoris concernant les
décisions qui les touchent au niveau local a augmenté.

Dr Alexandra Xanthaki, Good Practices of Indigenous
Political Participation: Maori Participation in New Zealand
Elective Bodies, OIT, 2008.

Népal: participation au processus de réforme
constitutionnelle

En avril 2008, le Népal a organisé I'élection des députés
devant siéger a I’Assemblée constituante (AC), chargée

de rédiger la nouvelle constitution du pays. Ces élections
faisaient partie d’un processus de paix qui mettait fin a 10
ans de conflit armé au Népal. L'échéance des élections a
été repoussée a trois reprises car les partis politiques et
certains groupes de la population se querellaient, d’ou la
nécessité d’organiser les élections de fagon a ce qu’elles
débouchent sur une assemblée largement représentative
de la forte diversité de la population népalaise. Finalement,
le pays a choisi un systéeme selon lequel chaque citoyen
devait voter deux fois: la premiére fois dans le cadre

d’un scrutin «ouvert» pour un candidat individuel et la
seconde dans le cadre d’un scrutin «proportionnel» pour
un parti politique. Les votes pour les listes du scrutin
proportionnel ont ensuite été répartis par chaque parti en
fonction de listes définies au préalable, afin d’obtenir un
ensemble de candidats proportionnellement représentatif
de la composition ethnique du pays. C’est ainsi que

120 candidats autochtones ont été €lus par scrutin
proportionnel - ce qui correspond approximativement a la
proportion d’autochtones de la population totale. En outre,

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



82 candidats autochtones ont été élus par scrutin direct
et 16 autres ont été nommés séparément. Au total, 218
députés autochtones siegent a présent a I’AC, sur un total
de 601 députés. Cela représente, de loin, la plus forte
proportion de députés autochtones qui n’ait jamais été
élue au sein d’un organe politique national au Népal.

Malgré les progres en matiere de représentation des
autochtones a I’AC, de nombreux militants autochtones
affirment que le pays n’est pas parvenu a mettre en place
la consultation et la participation des autochtones de
maniere cohérente. Cette critique se rapporte a divers
aspects du probleme. Tout d’abord, les représentants
autochtones ont été élus quasi exclusivement par le biais
des partis politiqgues qui conservent le droit de les en
exclure. Les députés autochtones de I’AC étant moins
instruits et moins expérimentés en termes de politique
nationale, on peut douter de leur capacité a adopter des
positions fermes concernant les questions autochtones.
Au sein des partis, les hommes et les femmes politiques
autochtones font rarement partie des organes décisionnels
malgré leur représentation proportionnelle a I’AC. Certains
militants ont également protesté contre la fagon dont les
candidats ont été sélectionnés, affirmant que les partis
politiques avaient gardé le contréle du processus au lieu
de permettre aux communautés autochtones de choisir
elles-mémes leurs représentants.

Le probleme concernant la participation des peuples
autochtones au processus de I'’AC n’a pas uniquement
trait a leur représentation, mais également au mécanisme
de consultation. Lors de sa visite au Népal en novembre
2008, le professeur James Anaya, le rapporteur spécial de
I’'ONU sur la situation de droits de ’'homme et des libertés
fondamentales des populations autochtones, a soulevé

la question de la consultation au sein du processus de

I’AC aupres du gouvernement. Il a insisté sur «la nécessité
de développer des mécanismes supplémentaires

dans le processus constitutionnel destinés a consulter
directement les peuples autochtones, par I'intermédiaire
de représentants qu’ils auront eux-mémes choisis et
conformément a leurs propres processus décisionnels,
ainsi que I'exigent les normes internationales auxquelles le
Népal adhéere».

La question de la participation des peuples autochtones
au processus d’AC est, actuellement, en cours d’examen
par les cours népalaises; 20 organisations autochtones
ayant déposé une plainte aupres de la Cour supréme.
Elles affirment que le processus d’AC actuel ne respecte
pas leurs droits de consultation et de participation aux
termes de la Constitution provisoire népalaise, de la
convention N° 169 de I'OIT, de I'lCERD (Convention
internationale sur I'élimination de toutes les formes de
discrimination raciale) et de la Déclaration de 'ONU sur
les droits des peuples autochtones. Le 1¢ mars, la Cour
supréme a adressé une assignation en justification au
gouvernement concernant cette question. L'affaire est
toujours en cours.

Lama, Mukta S, Népal, publication annuelle 2009 de
I'WGIA, Copenhague, Danemark (a paraitre);
Communiqué de presse du HCDH, «UN expert urges
action on Nepal's commitment to indigenous peoples’
rights», 02/12/08.

Kenya: représentation au sein des organes élus
Au Kenya, les dirigeants traditionnels ne sont pas
officiellement reconnus. Le pays compte seulement

210 circonscriptions parlementaires, dont les frontiéres
sont déterminées par la commission électorale kenyane,
sans prendre en compte la nécessité de garantir la
représentation de toutes les communautés au niveau

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




national. L'élection des députés de I’'assemblée nationale
et des membres des conseils locaux est basée sur le
scrutin universel et sur le recours a des représentants,
lorsque des communautés sont minoritaires dans une
région donnée. En I'absence de dispositions express et
de mesures spéciales concernant leur représentation, les
peuples et minorités autochtones demeurent exclus. Le
tribunal de premiere instance a constaté cette situation
dans le cadre de I'affaire Rangal Lemeiguran et al.,
contre le Procureur général et al. (Affaire lichamus). La
communauté lichamus a demandé a ce que le tribunal
constitutionnel (tribunal de premiere instance) déclare
que la probabilité pour un candidat ilchamus d’étre élu
en tant que député au parlement, dans la circonscription
telle qu’elle est actuellement, est tellement faible que
cela revient en fait a leur dénier la possibilité d’étre
représentés a I'assemblée nationale (comme c’est le cas
depuis quarante ans). Les lichamus ont affirmé que cela
était contraire a leurs droits fondamentaux, a la liberté
d’expression et a la liberté de conscience, protégés

par l'article 70 de la Constitution kenyane. lls ont donc
demandé a ce qu’une circonscription électorale soit créée
de maniére a pourvoir a leurs besoins et aspirations.

lls ont également requis la nomination d’un de leurs
représentants au parlement afin de pouvoir exposer leurs
préoccupations.

Dans une décision historique, le tribunal de premiere
instance a jugé que les minorités, comme les lichamus,
ont le droit de participer a I'élaboration et a la mise en
ceuvre de la politique publique et d’exercer une influence

a cet égard; qu’elles ont le droit d’étre représentées par
des personnes appartenant a leur propre groupe social,
culturel et économique. Pour qu’un systéme politique soit
véritablement démocratique, celui-ci doit permettre aux
minorités de parler pour elles-mémes, d’exposer leurs
problemes spécifiques, de demander réparation. Cela
permet d’asseoir une démocratie délibérative sur une base
solide. Cette décision a été annoncée comme marquant
un tournant positif dans le processus de reconnaissance
des droits des autochtones par le systeme judiciaire
kenyan.

Voir: http.//www.kenyalaw.org

Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

5.3.4. Participation aux gouvernements locaux

La question de la participation au niveau local est prise
en charge dans le cadre de récents processus de
décentralisation des Etats, qui consistent a redonner
certains pouvoirs aux autorités régionales et locales.
Dans certains cas, ces processus ont été accompagnés
de la reconnaissance de certains domaines d’autonomie
pour les peuples autochtones. Dans d’autres cas, les
communautés autochtones sont reconnues comme

des divisions territoriales au sein de I'organisation
administrative de I'Etat. L'Etat a alors la possibilité de
reconnaitre les organisations sociales et politiques des
communautés autochtones.

Panama: unités territoriales spéciales

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



L'article 5 de la Magna Carta de Panama affirme que la loi
peut créer des divisions politiques régis par des régimes
spéciaux. A cet égard, Panama comporte cing unités
territoriales spéciales qui bénéficient d’une indépendance
administrative et sont gérées par des conseils généraux,
traditionnels, régionaux et locaux. lls sont régis par leurs
traditions et coutumes propres et prennent eux-mémes les
décisions. Cependant, ces ces derniéres ne peuvent étre
contraires a la Constitution ou a la législation panaméenne.
Quant & I'Etat, il reconnait les caractéristiques distinctives
de la société indigéne par rapport a la société nationale
dominante. Les communautés autochtones se soumettent
3 certains intéréts de I'Etat en matiére de souveraineté, de
sécurité et d’utilisation des ressources afin d’obtenir les
droits sur leur territoire d’origine. Les peuples autochtones
prennent, eux-mémes, la plupart des décisions qui les
concernent sur le plan culturel, économique et politique.
lls veillent également au respect de leurs droits.

La région de Kuna Yala, d’une superficie de 5 500 km2,
se situe au nord-est de Panama et est constituée de
terres intérieures et de zones cotieres. Elle est gouvernée
par le conseil général de Kuna (CGK ou Onmaked
Summakaled). Ce conseil représente la plus haute
instance et est composé des conseillers locaux de 49
communautés, chacune représentée par un Saila. La
région est gouvernée par trois chefs généraux (Caciques),
élus par le CGK. Le CGK se réunit pendant 4 jours,

tous les 6 mois. Outre les 49 Sailas qui représentent
leurs communautés, la participation aux réunions du

CONVENTIIMN
on BIOLDGICAL DIVERSITY
!k CARTAGENA PROTOCOL €
. BIOSAFETY

SO Debaasry A
Pasmia Lisryes,

conseil est obligatoire pour les députés de I'assemblée
nationale, le gouverneur régional, les représentants des 4
départements (corregimientos) et les directeurs régionaux
de chaque institution établie dans la région. De plus,
chaque communauté a I'obligation d’inclure une femme
dans sa délégation. La participation des femmes a été
approuvée par les Sailas, mais la plupart des dispositions
de cet accord n’ont toujours pas été mises en ceuvre par
les communautés.

Parallelement, le Conseil culturel de Kuna (Onmaked
Namakaled) a été créé en 1971. Ce conseil, dirigé par

les Sailas Dummagan de tradition Kuna, est chargé de
soutenir et de diffuser la culture Kuna. Il n’est pas autorisé
a traiter des questions d’ordre politique.

Le Conseil culturel de Kuna et le CGK sont
hiérarchiqguement supérieurs a toutes les autres
organisations de Kuna ainsi qu’au gouvernement et aux
institutions privées, tout en jouant un réle de consultation
et de coordination auprés d’eux. Tout organe souhaitant
négocier ou mettre en ceuvre un accord ou un projet, dans
la région de Kuna Yala, doit se faire avec I'accord de ces
autorités, dans la juridiction concernée.
http.//www.oas.org/Juridico/MLA/sp/pan/sp_pan-int-text-
const.pdf

Ftude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

V. PARTICIPATION, CONSULTATION ET CONSENTEMENT




SYSTEMES PE “HD
ET AGGES A A JUSTICE




6.1. COUTUMES ET DROIT COUTUMIER

De nombreux peuples autochtones et tribaux possedent
leurs propres us et coutumes, qui constituent leur droit
coutumier. Celui-ci a évolué au fil du temps, permettant de
préserver I’lharmonie de leur société.

Bien souvent, afin d’appliquer ces us et coutumes, les
peuples autochtones ont créé leurs propres structures
institutionnelles, comme des organes ou des conseils
judiciaires et administratifs. Ces organes appliquent

des lois et des reglements afin de veiller au respect du
droit coutumier. Le non respect de ce droit est souvent
sanctionné et a chaque type de manquement au droit
correspond, en général, une sanction spécifique.

Pour que I'application des droits des peuples
autochtones, aux termes du droit international, soit
effective, notamment leurs droits a la terre et aux
ressources ainsi que les droits culturels, sociaux et
économiques, il faut que leurs coutumes, leur droit
coutumier et leurs systémes juridiques soient reconnus et
pris en compte, en particulier pour ce qui est des droits
collectifs revétant une importance fondamentale pour les
peuples autochtones.

La convention N° 169 reconnait le droit des peuples
autochtones a posséder des coutumes et un droit
coutumier qui leur sont propres. Elle affirme que ces
coutumes et le droit coutumier doivent étre pris en compte
lors de I'application du droit national.

Convention N°169 de I’OIT, article 8

1. En appliquant la législation nationale aux
peuples intéressés, il doit étre diment tenu compte
de leurs coutumes ou de leur droit coutumier.

2. Les peuples intéressés doivent avoir le droit de
conserver leurs coutumes et institutions des lors
gu’elles ne sont pas incompatibles avec les droits
fondamentaux définis par le systeme juridique
national et avec les droits de I’'homme reconnus au
niveau international. Des procédures doivent étre
établies, en tant que de besoin, pour résoudre les
conflits éventuellement soulevés par I'application
de ce principe.

VI. DROIT COUTUMIER, SYSTEMES PENAUX ET ACCES A LA JUSTICE




Aux termes de l'article 8, paragraphe 2 de la convention,
seules les coutumes et les institutions contraires aux
droits fondamentaux définis par le systeme juridique
national et aux normes internationales relatives aux
droits de I’'homme sont exclues du principe exprimé a
I'article 8, paragraphe 1. Cette disposition établit des
criteres d’exclusion cumulatifs: ces coutumes doivent
étre incompatibles avec (a) la législation nationale et (b)
avec les normes internationales relatives aux droits de
I’homme. Par conséquent, les dispositions nationales qui
sont incompatibles avec le droit international relatif aux
droits de I’homme ne peuvent servir a justifier le fait de
passer outre les coutumes d’un peuple autochtone pour
appliquer la Iégislation nationale. D’un autre c6té, les
coutumes autochtones ne peuvent étre justifiées si elles
ne respectent pas les droits fondamentaux de ’lhomme.
C’est le cas, par exemple, des mutilations génitales sur les
femmes", qui sont réalisées dans certaines communautés
autochtones suivant des pratiques coutumieres, ou le
rituel, prescrit par les normes culturelles, qui consiste a
enterrer vivants les enfants handicapés ou ceux nés hors
mariage.?

L'article 34 de la Déclaration de I'ONU sur les droits

des peuples autochtones réaffirme le principe énoncé

a l'article 8, paragraphe 2 de la convention de I'OIT,

selon lequel c’est le droit international relatif aux droits

de I’'hnomme qui décide des criteres de validité des
coutumes; et c’est également le droit international relatif
aux droits de I’'homme qui définit des normes universelles
minimales concernant les droits et les libertés de I’'homme
en partant du principe de la dignité inhérente a I’homme.
Larticle 34 affirme que les peuples autochtones ont le
droit de promouvoir, de développer et de conserver leurs
structures institutionnelles et leurs coutumes, croyances,
traditions, procédures ou pratiques particulieres et,
lorsgu’ils existent, leurs systemes ou coutumes juridiques,
en conformité avec les normes internationales relatives aux
droits de I’'hnomme. En outre, I'article 35 de la déclaration
affirme que les peuples autochtones ont le droit de
déterminer les responsabilités des individus envers leurs
communautés. Cette disposition se rapporte directement
aux problemes liés au droit coutumier, car il constitue

une source précieuse permettant de décrire les droits et

1) Pratique courante chez certains peuples indigénes, par exemple au
Kenya et en Tanzanie.

2) (a) Hugo Marques, 2008, The Indian Child who was Buried Alive
http://www.lifesitenews.com/Idn/2008/feb/08022604.html;

(b) Elisabeth O’Brien, 2007, Anthropology Professor says Tribal Killings
of Disabled Babies should be Respected http://www.lifesitenews.com/
1dn/2007/jul/07070403.html.

devoirs des personnes autochtones qui vivent au sein de
communautés autochtones (Henriksen, 2008).

Déclaration des Nations Unies sur les droits
des peuples autochtones

Article 34

Les peuples autochtones ont le droit de
promouvoir, de développer et de conserver leurs
structures institutionnelles et leurs coutumes,
spiritualité, traditions, procédures ou pratiques
particulieres et, lorsqu’ils existent, leurs systemes
ou coutumes juridiques, en conformité avec les
normes internationales relatives aux droits de
I’homme.

Article 35

Les peuples autochtones ont le droit de déterminer
les responsabilités des individus envers leur
communauté.

La reconnaissance des coutumes et des systémes
juridiques des peuples autochtones dans la Constitution
est une mesure importante dans le cadre de I'élaboration
d’un régime juridique, qui consiste a 'y consacrer une
place aux pratiques et au droit coutumier autochtones afin
qu’ils puissent coexister avec le systeme juridique national.
La reconnaissance et la prise en compte des coutumes
et du droit coutumier par les autorités nationales dans le
cadre des décisions stratégiques et de I'application des
lois et réglements nationaux semblent dépendre de deux
facteurs:
1.  Le niveau général d’acceptation de la pluralité
juridigue au sein du systéme juridique national;
2. Laquestion a propos de laquelle il est demandé de
rendre une coutume ou le droit coutumier applicable.

En général, on observe que les coutumes et le droit
coutumier autochtones sont plus facilement acceptés
lorsqu’ils s’appliquent a des individus vivant au sein
d’une communauté autochtone. Cela concerne le droit
civil coutumier et divers rituels et coutumes religieux,
culturels ou sociaux au sein des communautés. En
revanche, il semble que les aspects collectifs du droit
coutumier autochtone soient souvent considérés comme
une «<menace» pour les systemes juridiques nationaux,
au lieu que soit mise en avant leur précieuse contribution
au développement de la pluralité juridique, qui est un
préalable au multiculturalisme. Les coutumes et le

droit coutumier autochtones sont moins volontiers pris

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



en compte, voire pas du tout, dans les questions qui
touchent aux intéréts économiques de I'Etat ou des tiers,
en particulier en ce qui concerne les droits coutumiers sur
les terres, les territoires et les ressources (Roy, 2004, p.
305 a 312).

Néanmoins, le degré d’acceptation de la pluralité juridique,
qui se mesure en fonction de son acceptation par I'Etat et
de I'application des coutumes et du droit coutumier des
peuples autochtones, témoigne d’une attitude sélective

et pragmatique, et dépend principalement des intéréts
économiques de la majorité de la population ou de
certains secteurs de la communauté nationale (Henriksen,
2008).

6.2. DELITS ET SYSTEMES PENAUX

La convention N° 169 affirme que les méthodes
traditionnelles de répression, adoptées par les peuples
autochtones, doivent étre respectées et prises en compte
dans le cadre de I'application du droit général.

Convention N° 169

Article 9

1. Dans la mesure ou cela est compatible
avec le systeme juridique national et avec
les droits de I’'homme reconnus au niveau
international, les méthodes auxquelles

les peuples intéressés ont recours a titre
coutumier pour réprimer les délits commis par
leurs membres doivent étre respectées.

2. Les autorités et les tribunaux appelés

a statuer en matiere pénale doivent tenir
compte des coutumes de ces peuples dans
ce domaine.

Article 10

1. Lorsque des sanctions pénales prévues
par la I€gislation générale sont infligées a
des membres des peuples intéressés, il doit
étre tenu compte de leurs caractéristiques
économiques, sociales et culturelles.

2. | a préférence doit étre donnée a

des formes de sanction autres que
I’'emprisonnement.

V1. DROIT COUTUMIER, SYSTEMES PENAUX ET ACCES A LA JUSTICE



Aux termes de I'article 9, paragraphe 1, les Etats sont
dans I'obligation de respecter les méthodes auxquelles
les peuples autochtones ont recours, a titre coutumier,
pour réprimer les délits et les crimes, dans la mesure

ou elles sont compatibles avec le systéme juridique
national et avec les droits de ’'homme reconnus au niveau
international. Cette disposition ne donne donc aucune
légitimité aux méthodes de répression coutumieres qui
violent les droits de I’'homme. L'autre critere énoncé

a l'article 9, paragraphe 1, a savoir la compatibilité

avec le systéme juridique national, ne se limite pas a

la compatibilité du droit coutumier sur le fond, mais
également a sa compatibilité par rapport a I’ensemble du

systeme d’application de la justice dans le pays concerné.

De nombreux peuples autochtones continuent d’utiliser
leurs méthodes traditionnelles pour sanctionner les
infractions et les délits mineurs commis par leurs
membres, sans intervention de I'Etat, tandis que les délits
les plus graves sont généralement sanctionnés dans le
cadre des procédures judiciaires nationales en vigueur.
Toutefois, méme dans les affaires ou des délits commis
par des personnes autochtones sont jugés dans le cadre
des procédures judiciaires générales, les autorités et les
tribunaux chargés de ces affaires doivent prendre en
compte les coutumes du peuple autochtone concerné
(article 9, paragraphe 2, cf. Henriksen, 2008).

Les membres des peuples indigenes sont
souvent surreprésentés parmi les détenus et

les cas de déces en garde a vue. En Australie,
entre 1980 et 1997, au moins 220 Aborigenes
sont décédés en garde a vue. Alors que les
Aborigénes ne représentent que 1,4 % de la
population adulte, ils constituent 25 % des déces
en garde a vue dus, entre autres, a de mauvaises
conditions d’emprisonnement, a des problemes
de santé ou au suicide. C’est le signe que les
juges, les tribunaux et les responsables publics
doivent s’efforcer de trouver des formes de
sanction alternatives lorsqu’ils ont affaire a des
contrevenants indigenes ou tribaux.?

3) ILO Convention No. 169: A Manual, OIT, 2008.

6.3. ACCES A LA JUSTICE

La mise a I’écart des peuples autochtones dans la société
se traduit souvent par un acces limité a la justice. Non
seulement ils sont plus susceptibles d’étre victimes de

la corruption, d’exploitation sexuelle et économique, de
violations de leurs droits fondamentaux au travail, de
violences etc., mais les moyens dont ils disposent pour
demander réparation sont limités. Bien souvent, les
peuples autochtones connaissent mal les lois du pays et
le systeme juridigue national. lls n’ont pas suffisamment
d’instruction, ni de moyens financiers pour accéder a la
justice. Il est fréquent qu’ils ne sachent ni lire ni parler dans
la langue officielle utilisée dans le cadre des poursuites
judiciaires. lls peuvent éprouver une certaine confusion
devant les tribunaux et aux audiences. Pour faire face a
cette situation, 'article 12 de la convention stipule que
les peuples autochtones doivent avoir accés au systeme
juridique de fagon a assurer le respect effectif de leurs
droits et que, le cas échéant, les peuples autochtones
doivent bénéficier des services d’un interprete au tribunal
et dans le cadre de toutes poursuites judiciaires. Ainsi,

ils sont en mesure de comprendre ce qui se passe, mais
également de se faire comprendre.

Convention N°169 de I’OIT, article 12

Les peuples intéressés doivent bénéficier d’une
protection contre la violation de leurs droits

et pouvoir engager une procédure légale,
individuellement ou par I'intermédiaire de leurs
organes représentatifs, pour assurer le respect
effectif de ces droits. Des mesures doivent

étre prises pour faire en sorte que, dans toute
procédure légale, les membres de ces peuples
puissent comprendre et se faire comprendre,
au besoin grace a un interprete ou par d’autres
moyens efficaces.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’0IT



Une démarche fonctionnelle visant a rendre la
justice plus accessible

Le PNUD définit «I’acceés a la justice» comme suit:

«La capacité d’un individu a demander et obtenir une
action en justice aupres d'institutions juridiques formelles
ou informelles, conformément aux normes relatives aux
droits de 'homme.»

En rapprochant I'acces a la justice du cadre plus général
des droits de I'nomme et du développement, le PNUD
s’attache a la capacité des individus a demander
réparation de deux fagons: en se servant des droits

de 'homme pour définir une fourchette minimale de
revendications Iégitimes et en mettant en avant les
mécanismes et les procédures juridiques d’examen

de ces revendications. Ces mécanismes juridiques

ne se limitent pas aux systemes juridiques officiels et
coutumiers. Il existe en effet divers autres mécanismes,
comme les médias, les commissions parlementaires, ...
etc. Uaccés a la justice est, donc, un processus qui doit
étre replacé dans un contexte spécifique et qui nécessite
le renforcement des capacités de toutes les parties
prenantes. Le PNUD a identifié les principales étapes de
Ce processus:

Protection juridique (reconnaissance des droits au
sein des systémes juridiques; ce qui donne ensuite
le droit de solliciter une action en justice auprés
des mécanismes officiels ou traditionnels).

Sensibilisation au fonctionnement du systeme
juridique (les individus doivent avoir connaissance
des recours juridiques possibles aupres des
systémes juridiques officiels ou traditionnels).

Aide et conseil juridiques (acces a I'expertise
nécessaire pour engager ou mener des poursuites
judiciaires).

Jugement (processus visant a choisir le type de
réparation ou de compensation le plus adapté,
réglementé par le droit formel dans le cadre
d’un tribunal ou par les systemes juridiques
traditionnels).

Mise en application (application des ordres,
décisions et arrangements issus du jugement
prononcé par une institution officielle ou
traditionnelle).

Société civile et veille parlementaire (surveillance et
controle des systemes juridiques).”?

4) PNUD, Programming for Justice - Access for All. A
Practitioner’s Guide to a Human-Rights —Based Approach to
Access to Justice, 2005.

VI. DROIT COUTUMIER, SYSTEMES PENAUX ET ACCES A LA JUSTICE



6.4. APPLICATION CONCRETE: DROIT
COUTUMIER

Amérique latine: reconnaissance du droit coutumier
autochtone

En Amérique latine, I'intégration du droit coutumier
autochtone au sein des systemes juridiques nationaux a
commencé a se développer dans les années 1990, afin
de combler les lacunes d’institutions juridiques inefficaces
et déplorables. Les Etats I'ont fait sous la pression
d’organisations autochtones et pour se conformer aux
exigences de la convention N° 169 de I'OIT, apres I'avoir
ratifiée.

La Bolivie, la Colombie, I'Equateur, le Mexique, le
Nicaragua, le Paraguay, le Pérou et le Venezuela acceptent
le principe de pluralité juridique dans leurs constitutions
respectives, en reconnaissant le caractere multiculturel et
multiethnique de leurs sociétés.

Donna Lee Van Cott, Legal Pluralism and Informal
Community Justice Administration in Latin America. http://
www.nd.edu/~cmendoz1/datos/papers/vancott.pdf

Equateur: reconnaissance de la pluralité juridique
En Equateur, un processus de reconnaissance de la
pluralité juridique est en cours depuis 1998, année de

sa ratification de la convention N° 169. La Constitution
nationale de 1998 stipule que «les autorités des peuples
autochtones exerceront des fonctions juridiques. Elles
appliqueront des normes et des procédures destinées

a résoudre les conflits internes conformément a leurs
coutumes ou leur droit coutumier, dans la mesure ou cela
n’est pas contraire a la Constitution et aux lois. La loi veille
a ce que ces fonctions soient compatibles, avec celles du
systeme judiciaire national.»

Cette reconnaissance sur le plan constitutionnel réaffirme
la nature hétérogéne des cultures et I'existence d’une
pluralité juridique dans ce pays. Cela implique que, sur le
méme territoire, plusieurs systemes légaux coexistent.

Malgré la ratification de la convention N° 169 et les
amendements constitutionnels, 'Equateur n’est pas
devenu un Etat multiculturel et pluraliste a part entiére.

En réalité, les systemes juridiques autochtones sont
discrédités par les juges et autres responsables juridiques,

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



qui considerent les systemes autochtones comme «figés»,
«archaiques» et «sauvages» et continuent d’agir comme
si la société était caractérisée par une culture, une langue
et un systéme judiciaire uniques. lls ignorent donc la
flexibilité et le dynamisme des systemes autochtones
contemporains, qui s’adaptent généralement a I’évolution
des relations avec les intervenants extérieurs ainsi qu’aux
changements au sein de leurs communautés.

Pour faire face a cette situation, le Conseil pour le
développement des peuples et nationalités équatoriens
(CODENPE) a signé un accord avec le bureau du
procureur prévoyant la création d’un Service juridique
autochtone. Des magistrats autochtones veillent au
respect et a I'application du droit autochtone dans le
cadre des poursuites judiciaires nationales dans lesquelles
des peuples autochtones sont impliqués. Le CODENPE et
la Cour supréme s’efforcent, ensemble, de nommer des
juges autochtones lorsque ceux-ci doivent se prononcer
dans des affaires pénales dans des provinces ou travaillent
des procureurs autochtones.

Lourdes Tiban, El derecho indigena y su relacion con la
justicia ordinaria
http.//www.latinoamerica-online.info/2008/indigeniO8_
derecho.htm,

http.//www.ecuanex.net.ec/constitucion.

Etude de cas réalisée par Brenda Gonzales Mena.

Bangladesh: reconnaissance du droit coutumier de

la famille

Le cas du Bangladesh illustre combien la reconnaissance
des systemes juridiques autochtones varie en fonction du
type des affaires traitées.

Le droit civil des personnes chez les peuples autochtones
de la région bangladaise des Chittagong Hill Tracts (CHT),
concernant le mariage, la succession et autres questions
de ce type est régi par des us, coutumes et pratiques
oraux. L’Etat accepte cet état de fait, car le droit coutumier
de la famille, chez les différents peuples autochtones

des CHT, n’entre généralement pas en conflit avec les
autres lois et systemes puisque la région dispose d’un
gouvernement partiellement autonome, qui reconnait le
droit et la jurisprudence autochtone. Dans la pratique, le
droit coutumier des personnes des peuples autochtones
des CHT est régi par les institutions traditionnelles des
CHT, comme les chefs de village, les meneurs et les chefs
traditionnels ou «rajas».

Cependant, le statut juridique de ce droit coutumier, en

ce qui concerne les terres et les ressources naturelles des
CHT, est beaucoup plus contesté. Les droits coutumiers
sur les terres et la forét sont généralement seulement
appliqués dans la mesure ou ils n’entrent pas en conflit
avec le droit national.

Raja Devasish Roy, 2004, Challenges for Juridical
Pluralism and Customary Laws of Indigenous Peoples:
The Case of the Chittagong Hill Tracts, Bangladesh;
Defending Diversity: Case Studies (Ed. Chandra Roy), the
Saami Council, pages 89-158;

Cas cité dans I'ouvrage de John Henriksen, Key Principles
in Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008.

Kenya: acceptation sélective du droit coutumier

Au Kenya comme dans de nombreuses anciennes
colonies britanniques, le droit coutumier est, dans une
certaine mesure, reconnu: les constitutions de ces pays
autorisent la reconnaissance légale du droit coutumier
en matiere d’adoption, de mariage, de divorce, de
funérailles et de dévolution des biens suite a un déces.
Le droit coutumier est également appliqué de maniere
limitée, dans la mesure ou I'autorité des chefs locaux est
reconnue, mais des structures paralléles ont été mises
en place et destinées a éclipser et fragiliser les structures
existantes. En méme temps, la force et la validité

des lois coutumieres sont tres affaiblies par la clause
d’inconciliabilité, héritée des lois et traditions coloniales
qui exige une cohérence entre le droit coutumier, toutes
les lois écrites et la Constitution. Cette clause rend les lois
coutumieres acceptables seulement si elles ne sont pas
inconciliables avec le droit écrit.

La mutilation génitale des femmes (MGF) est une pratique
courante et profondément ancrée dans la culture de
nombreuses communauté africaines, qu’elles soient
autochtones ou pas. Dans ces sociétés, la MGF est

un rite social de passage. Les filles qui n’ont pas subi
cette mutilation sont considérées comme incompletes et
s’exposent a la stigmatisation. La MGF entraine souvent
des complications graves et durables et est considérée
comme un acte de violence a I'égard des femmes ou,
plutét, des enfants de sexe féminin, et comme une
violation des droits de I'homme.

Bien gu’aucune institution gouvernementale ne réalise plus
d’excisions de filles au Kenya et que la loi N° 8 de 2001
sur les enfants I'interdise, la pratique de la MGF reste trés
répandue chez les Masai et dans d’autres communautés.
Cela est d{, en partie, aux mesures de préventions
inadaptées déployées par les autorités pour protéger

V1. DROIT COUTUMIER, SYSTEMES PENAUX ET ACCES A LA JUSTICE



TR I Y -

les filles contre cette mutilation forcée. Du point de vue
des droits de ’'homme, cette coutume est inacceptable.
L’Etat est donc obligé de veiller & ce qu’elle ne soit pas
pratiquée, bien que ce phénomeéne puisse, dans certains
cas, étre défini comme une coutume autochtone.

ATinverse, la clause d’inconciliabilité a souvent été utilisée
pour réprimer des lois coutumiéres positives. Par exemple,
les coutumes masai qui régissent le droit a la terre et aux
ressources sont peu reconnues ou prises en compte.

G. Nasieku Tarayia, 2004, Legal Perspectives of Maasai
Culture, Customs and Tradltions;

Defending Diversity: Case Studies (Ed. Chandra Roy), the
Saami Council.

Ftude de cas réalisée par Naomi Kipuri et John Henriksen.

Finlande, Norvége et Suéde: reconnaissance des
coutumes et du droit coutumier des Samis

En principe, les coutumes et pratiques coutumieres
samies sont applicables au sein des trois systemes
juridiques nationaux mais elles ne sont que tres peu prises
en compte dans le cadre des décisions politiques ou de
I’élaboration et de I'application de la législation nationale.

Larticle 9 de la convention nordique provisoire sur les
Samis traite de la question des coutumes juridiques
samies et affirme ce qui suit:

«Les Etats doivent témoigner du respect pour les
conceptions du peuple Sami concernant le droit, les

traditions juridiques et les coutumes. Conformément aux
dispositions du premier paragraphe, les Ftats doivent, lors
de I’élaboration de législations, dans des régions ou des
coutumes juridiques samies peuvent exister, se renseigner
sur I'existence de telles coutumes et, si leur existence

est prouvée, évaluer la nécessité qu’ont ces coutumes
d’étre protégées ou incluses, de toute autre maniere, dans
la législation nationale. Les coutumes juridiques samies
doivent également étre prises en compte dans le cadre de
I'application de la loi».

Cas cité dans I'ouvrage de John Henriksen, Key Principles
in Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008.

Namibie: reconnaissance des instances
traditionnelles

La Constitution namibienne reconnait le droit coutumier

et les instances traditionnelles comme faisant partie
intégrante de son systeme juridique. La loi N° 25 de 2000,
sur les instances traditionnelles, prévoit I'instauration
d’instances traditionnelles composées de chefs ou
dirigeants de communautés traditionnelles ainsi que de
conseillers traditionnels. lls sont chargés d’appliquer

le droit coutumier et de régler les différends. Afin

d’étre reconnues, ces instances doivent déposer une
candidature auprés de I'Etat. C’est donc au gouvernement
que revient la responsabilité de reconnaitre ou non les
chefs traditionnels. Toutefois, le comité du CEDR, entre
autres, a critiqué le manque de clarté des critéres de
reconnaissance des chefs traditionnels et le fait qu’aucune

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



institution, indépendante du gouvernement, n’ait été
créée pour évaluer les demandes de reconnaissance.
Cependant, certaines ONG voient la loi sur les instances
traditionnelles comme une opportunité, pour les peuples
autochtones, de participer plus concretement aux prises
de décisions, méme si certains défis restent a relever.

La pleine application de cette loi exigerait notamment la
formation des peuples autochtones a I'administration et a
la gestion.

Observations finales, CEDR, Namibie, ao(t 2008,
Document de I'ONU réf. CERD/C/NAM/CO/12
Constitution namibienne, loi sur les instances
traditionnelles;

R Kappleca & WIMSA ‘Civil Rights in Legislation and
Practice: A Case Study from Tsunkwe District West,
Namibia’ in Hitchcock and D Vinding (eds) Indigenous
Peoples Rights in Southern Africa, 2004, p.91.

Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

Groenland (Danemark): un code pénal fondé sur le
droit coutumier

Le Code pénal du Groenland se fonde en partie sur le droit
coutumier des Inuits du Groenland. C’est particulierement
le cas en ce qui concerne les peines liges aux infractions
criminelles, tandis que la culpabilité est déterminée en
vertu de la loi pénale danoise.

Les peines d’emprisonnement ne sont applicables que
dans le cadre de délits extrémement graves ou lorsque
cela est jugé nécessaire. Les peines individuelles sont,
souvent, des avertissements, des amendes, des peines
d’emprisonnement avec sursis et des travaux d’intérét
général. Il n’y a donc pas de centre de détention

au Groenland mais uniquement des établissements
correctionnels qui fonctionnent en nocturne. Dans la
journée, les détenus peuvent quitter I'établissement
correctionnel pour travailler, étudier ou s’adonner a
d’autres activités telles que la péche et la chasse.

Le systeme judiciaire groenlandais se démarque des
systemes judiciaires des autres pays dans bien des
aspects. Par exemple, les juges de district, les assesseurs
et les conseillers de la défense sont des citoyens profanes
et non des juristes professionnels. Ce n’est que lorsqu’une
affaire est portée devant la cour d’appel - le tribunal de
premiere instance du Groenland, que des procureurs,
juges et juristes professionnels prennent le relais.
Commission sur le systéme judiciaire groenlandais,
rapport N° 1442/2004;

John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Philippines: institutions destinées a résoudre les
conflits

La loi sur les droits des peuples autochtones reconnait
le droit des peuples autochtones a «utiliser leurs propres
systémes juridiques, institutions de résolution de conflits,
processus ou mécanismes de renforcement de la paix
et autres lois et pratiques coutumieres au sein de leurs
communautés respectives, dans la mesure ou ils sont
compatibles avec le systeme juridique national et avec les
normes internationales relatives aux droits de ’lhomme»
(art. 15).

http.//www.ncip.gov.ph/mandatedetail. php ?mod=ipra

VI. DROIT COUTUMIER, SYSTEMES PENAUX ET ACCES A LA JUSTICE






7.1. LA NOTION DE TERRES

La plupart des peuples autochtones entretiennent une
relation particuliere avec les terres et les territoires qu’ils
occupent. C’est la que leurs ancétres ont vécu et la

que leur histoire, leurs connaissances, leurs modes de
subsistance et leurs croyances se sont développés. Pour
la plupart des peuples autochtones, le territoire a une
valeur sacrée ou spirituelle qui va bien au-dela de I'aspect
productif et économique de la terre. Comme le rappelle le
rapporteur spécial de 'ONU, M. Martinez Cobo,

«l est capital de connaitre et de comprendre la relation
Spéciale, profondément spirituelle, que les peuples
indigenes entretiennent avec leur terre, qui est essentielle
dans leurs existences, croyances, coutumes, traditions
et cultures [...] Pour ces peuples, la terre n’est pas
uniquement un bien qu’on possede ou qu’on exploite [...].
Leur terre n’est pas un bien qui peut étre acquis, mais un
élément matériel dont on doit pouvoir jouir librement.»
L'importance centrale de la notion de terres et de
territoires se reflete clairement dans la convention N°

169, qui comporte plusieurs dispositions expliquant les
notions de terres et de territoires, de droits des peuples
autochtones a la possession et a la propriété ainsi que le
besoin d’identifier leurs terres, de protéger leurs droits et
de répondre a leurs revendications territoriales.

"axe central adopté par la convention N° 169 de
POIT est le suivant:

Article 13

1. En appliquant les dispositions de cette partie
de la convention, les gouvernements doivent
respecter I'importance spéciale que revét pour

la culture et les valeurs spirituelles des peuples
intéressés la relation qu’ils entretiennent avec les
terres ou territoires, ou avec les deux, selon le cas,
gu’ils occupent ou utilisent d’une autre maniere,

et en particulier des aspects collectifs de cette
relation.

2. Lutilisation du terme terres dans les articles

15 et 16 comprend le concept de territoires, qui
recouvre la totalité de I’environnement des régions
que les peuples intéressés occupent ou qu'ils
utilisent d’une autre maniere.

1) José R. Martinez Cobo, rapporteur spécial de la sous-commission
de la lutte contre les mesures discriminatoires et de la protection des
minorités, Study on the Problem of Discrimination Against Indigenous
Populations, document de I'ONU réf. E/CN.4/Sub.2/1986/7/Add.1,
paragraphes 196 et 197.

Cela est réaffirmé a l'article 25 de la Déclaration de 'ONU Luf
sur les droits des peuples autochtones, qui stipule que )
les peuples autochtone ont le droit de conserver et de
renforcer leurs liens spirituels particuliers avec les terres,
territoires, eaux et zones maritimes cotieres et autres
ressources qu’ils possedent ou occupent et utilisent
traditionnellement, et d’assumer leurs responsabilités en la
matiere a I'égard des générations futures.

Pour la plupart des peuples autochtones, leur territoire
est a la base de leur économie, leurs stratégies de
subsistance, leurs institutions traditionnelles, leur bien-
étre spirituel et leur identité culturelle spécifique. Par
conséquent, la perte de terres ancestrales menace leur
survie méme, en tant que communautés et peuples
distincts. La notion de «terres» dont parle la convention
englobe donc ’ensemble du territoire qu’ils utilisent, y
compris les foréts, les rivieres, les montagnes et les cotes
maritimes, le sol et le sous-sol.

7.2. PROTECTION DU DROIT DE PROPRIETE
ET DE POSSESSION

Au vu de I'importance critique que revétent pour e
les peuples autochtones leurs terres et territoires, la =
convention comporte plusieurs dispositions visant a s‘h ;
protéger leur droit de propriété et de possession. Hr‘-

VII. TERRES ET TERRITOIRES



Convention N° 169 de I’OIT:

Article 14: 1. Les droits de propriété et de
possession sur les terres qu’ils occupent
traditionnellement doivent étre reconnus aux
peuples intéressés. En outre, des mesures
doivent étre prises dans les cas appropriés pour
sauvegarder le droit des peuples intéressés
d’utiliser les terres non exclusivement occupées

par eux, mais auxquelles ils ont traditionnellement

acces pour leurs activités traditionnelles et de
subsistance. Une attention particuliere doit étre
portée a cet égard a la situation des peuples
nomades et des agriculteurs itinérants.

2. Les gouvernements doivent en tant que de
besoin prendre des mesures pour identifier les
terres que les peuples intéressés occupent
traditionnellement et pour garantir la protection
effective de leurs droits de propriété et de
possession.

3. Des procédures adéquates doivent étre
instituées dans le cadre du systeme juridique
national en vue de trancher les revendications
relatives a des terres émanant des peuples
intéressés.

Article 17: 1. Les modes de transmission des droits
sur la terre entre leurs membres établis par les
peuples intéressés doivent étre respectés.

3. Les personnes qui n’appartiennent pas a

ces peuples doivent étre empéchées de se
prévaloir des coutumes desdits peuples ou de
I’ignorance de leurs membres a I'égard de la loi
en vue d’obtenir la propriété, la possession ou la
jouissance de terres leur appartenant.

Article 18: La loi doit prévoir des sanctions
adéquates pour toute entrée non autorisée sur les
terres des peuples intéressés, ou toute utilisation
non autorisée de ces terres, et les gouvernements
doivent prendre des mesures pour empécher ces
infractions.

Article 19: Les programmes agraires nationaux
doivent garantir aux peuples intéressés des
conditions équivalentes a celles dont bénéficient
les autres secteurs de la population en ce qui
concerne:

a) I'octroi de terres supplémentaires quand

les terres dont lesdits peuples disposent sont
insuffisantes pour leur assurer les éléments d’une
existence normale, ou pour faire face a leur
éventuel accroissement numérique.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



La Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples autochtones traite, elle aussi, de la question treés importante des terres et

territoires:

Déclaration de ’ONU sur les droits des
peuples autochtones:

Article 26

1. Les peuples autochtones ont le droit aux

terres, territoires et ressources qu’ils possedent et
occupent traditionnellement ou qu’ils ont utilisés ou
acquis.

2. Les peuples autochtones ont le droit de
posséder, d’utiliser, de mettre en valeur et de
contréler les terres, territoires et ressources qu’ils
possedent parce qu'ils leur appartiennent ou qu’ils
les occupent ou les utilisent traditionnellement,
ainsi que ceux qu’ils ont acquis.

3. Les Etats accordent reconnaissance et
protection juridiques a ces terres, territoires et
ressources. Cette reconnaissance se fait en

respectant diment les coutumes, traditions

et régimes fonciers des peuples autochtones
concernes.

Article 27

Les Etats mettront en place et appliqueront,

en concertation avec les peuples autochtones
CONCErnés, un processus équitable, indépendant,
impartial, ouvert et transparent prenant diment
en compte les lois, traditions, coutumes et
régimes fonciers des peuples autochtones, afin
de reconnaitre les droits des peuples autochtones
en ce qui concerne leurs terres, territoires et
ressources, y compris ceux qu’ils possedent,
occupent ou utilisent traditionnellement, et de
statuer sur ces droits. Les peuples autochtones
auront le droit de participer a ce processus.

VII. TERRES ET TERRITOIRES



Partant du constat des évictions passées des peuples
autochtones de leurs terres et territoires, du fait que

leur mode de vie traditionnel dépend de la terre, de leur
susceptibilité d’étre privés de leurs terres et du fait que
ces peuples occupent souvent les mémes terres depuis
trés longtemps, la convention appelle a la prise de
mesures de sauvegarde de leurs droits sur les terres
gu’ils occupent. Conformément aux articles 14, 17, 18 et
19, ces mesures comportent les éléments suivants:

Reconnaissance du droit a la propriété et a la
possession de terres occupées traditionnellement par
des peuples autochtones, article 14, paragraphe 1.
Les peuples autochtones ont le droit de propriété et de
possession des terres qu’ils occupent traditionnellement.

Il s’agit des terres sur lesquelles les peuples autochtones
vivent depuis longtemps et qu’ils souhaitent transmettre
aux générations futures. L'établissement des droits des
peuples autochtones sur leurs terres est donc fondé sur
I’occupation et I'utilisation traditionnelle de ces terres et
non sur I'éventuelle reconnaissance légale officielle ou
I'enregistrement de titres de propriété par les Ftats, car
I’occupation traditionnelle de ces terres confere «un droit a
la terre, que ce droit soit ou non reconnu [par I'Etat]».2

L'article 7, paragraphe 1 de la convention N° 169 explique
en outre que «les peuples intéressés doivent avoir le droit
de décider de leurs propres priorités en ce qui concerne
le processus du développement, dans la mesure ou
celui-ci a une incidence sur leur vie, leurs croyances,

leurs institutions et leur bien-étre spirituel et les terres
qu’ils occupent ou utilisent d’une autre maniére,

et d’exercer autant que possible un contréle sur leur
développement économique, social et culturel propre».

Ainsi, comme le soulignent les instances de controle

de I'OIT, la «convention ne se réfere pas uniquement

aux zones occupées par les peuples indigénes mais
également au «processus du développement, dans la
mesure ou celui-ci a une incidence sur leur vie [...] et [aux]
terres qu'ils occupent ou utilisent d’une autre maniere».?

2) Commission d’experts, 73e session, 2002, Observation, Pérou,
publiée en 2003, paragraphe 7

3) Conseil d’administration, 282e session, novembre 2001, Réclamation
en vertu de I'article 24 de la Constitution de I’OIT, Colombie,
GB.282/14/3.

De méme, I'article 26, paragraphe 3 de la
Déclaration de I'ONU sur les droits des peuples
autochtones stipule que les Etats, lorsgu'’ils
accordent reconnaissance et la protection
juridiques a ces terres, territoires et ressources,
doivent le faire dans le respect des coutumes,
traditions et régimes fonciers des peuples
autochtones concernés. Par conséquent,
I’identification de ces terres, territoires et
ressources ainsi que la définition de I'étendue des
droits liés a ces terres et ressources, ne peuvent
étre uniguement fondées sur les notions légales
et les traditions auxquelles I'Etat adhére et qui
entrent souvent en conflit avec celles des peuples
indigenes. La Cour supréme du Belize a déclaré
que l'article 26 de la Déclaration de I'ONU sur les
droits des peuples indigénes exprime un principe
général du droit international concernant les
droits des peuples indigénes sur les terres et les
ressources.”

Les terres des peuples autochtones peuvent parfois
inclure des terres dont ils ont récemment été privés ou
des terres qui ont été occupées par ces peuples depuis
un temps plus récent (souvent suite a leur éviction

des terres qu’ils occupaient précédemment). Comme
I’expriment les instances de contrble de I'OIT, «le fait que
les droits sur les terres sont ultérieurs a I’époque coloniale
n’est pas un facteur déterminant. La convention a été
rédigée de fagon a reconnaitre les droits sur les terres
occupées traditionnellement, mais elle étend son champ
d’application a de nombreux autres cas en déclarant que
les peuples indigénes ont des droits sur les terres qu’ils
occupent ou utilisent d’une autre maniere».?

Le droit de propriété et de possession comporte un
aspect individuel et un aspect collectif. La notion de
terres englobe les terres qu’une communauté ou un
peuple utilise et protege dans leur ensemble. Cela

inclut également les terres utilisées et possédées
individuellement, par exemple 1a ou un foyer ou une
habitation sont installés.

4) Cour supréme du Belize, Réclamation N° 171 (2007) et Réclamation
N° 172 (2007), cas cité dans I'ouvrage de John Henriksen, Key
Principles in Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008

5) Conseil d’administration, 276e session, novembre 1999,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de I'OIT, Mexique,
GB.276/16/3, paragraphe 37.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Souvent, des droits individuels sont définis au sein

d’un territoire appartenant a la collectivité. Cependant,

les instances de contréle ont exprimé leur inquiétude
concernant les cas ou les terres collectives sont
transformées en propriétés individuelles. Elles affirment
que: «L'expérience de I'OIT aupres des peuples indigénes
et tribaux a montré que lorsque des terres indigenes
collectives sont partagées et attribuées a des individus ou
a des tiers, I'exercice de leurs droits par les communautés
indigéenes s’en trouve généralement affaibli, et celles-

ci finissent en général par perdre toutes ou la majeure
partie de leurs terres, ce qui réduit les ressources que

les peuples indigénes avaient a leur disposition lorsqu’ils
possédaient leurs terres de maniére collective».®

Droits sur les terres qui ne sont pas occupées
exclusivement par un peuple autochtone (article 14,
paragraphe 1)

Les terres peuvent également étre partagées entre
plusieurs communautés ou méme différents peuples, qui
jouissent de droits complémentaires sur une zone donnée.
Cela est plus particulierement le cas des zones de
paturage, de chasse, de péche, de cueillette et des foréts,
qui peuvent étre utilisées conjointement par des gardiens

6) Conseil d’administration, 273e session, novembre 1998, Réclamation
en vertu de I'article 24 de la Constitution de I'OIT, Pérou, GB.273/14/4,
paragraphe 26. Voir également les commentaires relatifs aux
revendications territoriales de la communauté de Thulé (chapitre 1.4).

de troupeaux nomades, des chasseurs, des agriculteurs
itinérants par rotation ou en fonction des saisons. Dans
d’autres cas, certaines communautés peuvent avoir des
droits sur certains types de ressources dans I’enceinte
d’un territoire commun, car elles ont développé des
modes de subsistance complémentaires. Ces droits non
exclusifs sur les terres sont également définis en fonction
de I'occupation traditionnelle de ces terres.

Identification et sauvegarde des zones appartenant
aux peuples autochtones (article 14.2)

Afin de sauvegarder véritablement les droits des peuples
autochtones sur leurs terres, les gouvernements doivent
mettre en place des procédures qui permettent d’identifier
les terres des peuples autochtones et d’élaborer des
mesures de sauvegarde de droits de propriété et de
possession autochtones. Ces procédures peuvent
prendre des formes diverses. Dans certains cas, elles
comprennent un travail de démarcation et d’émission

de titres, tandis que dans d’autres cas cela peut aller
jusqu’a la reconnaissance d’accords d’autonomie
gouvernementale ou de régimes de cogestion (voir les
exemples de I'autonomie gouvernementale du Groenland
et la loi sur le Finnmark, aux rubriques 4.2 et 7.5).

Le plus important est que le processus d’identification
et de sauvegarde des terres fasse partie d’une action

VII. TERRES ET TERRITOIRES




gouvernementale coordonnée et systématique visant a
garantir le respect de I'intégrité des peuples autochtones
et a ce que des consultations appropriées soient menées
concernant les mesures proposeées.

La plupart du temps, la régularisation de la propriété des
terres est une tache complexe dans laquelle plusieurs
parties sont impliquées et qui se déroule en plusieurs
étapes, notamment I'adoption de lois, la définition de
procédures adéquates et la création de mécanismes
institutionnels chargés de la mise en ceuvre des mesures
et de trancher entre les revendications territoriales
concurrentes. Bien qu’elles admettent que la régularisation
de la propriété des terres soit un processus de longue
haleine, les instances de contréle de I'OIT ont également
recommandé 'adoption de mesures de transition, au
cours de ce processus, destinées a protéger les droits
des peuples autochtones sur leurs terres en attendant la
résolution définitive du probléme.”

Création de mécanismes de résolution des
revendications territoriales

Il est quasiment inévitable que le processus de
régularisation de la propriété et de la possession de terres
donne lieu a des revendications territoriales concurrentes.
Dans la plupart des cas, ces conflits apparaissent entre
des communautés autochtones et des communautés
non autochtones ou des individus, mais il arrive aussi
qu'ils surgissent entre différentes communautés
autochtones. Par conséquent, il est trés important de
mettre en place des procédures adéquates de résolution
de ces revendications territoriales, qui prennent en
compte les principes fondamentaux de consultation et
de participation des peuples autochtones aux prises de
décision concernant I'élaboration desdites procédures.
Comme le font remarquer les instances de controle de
I’OIT, la création de ces mécanismes de résolution des
revendications territoriales est également un moyen de
prévention des violences.?

A cet égard, I'article 27 de la déclaration de I'ONU affirme
que les Etats sont dans I'obligation de reconnaitre les

7) Conseil d’administration, 299e session, juin 2007, Réclamation en
vertu de I'article 24 de la Constitution de I’OIT, Guatemala, GB.299/6/1,
paragraphe 45.

8) Conseil d’administration, 289e session, mars 2004, Réclamation en
vertu de Iarticle 24 de la Constitution de I’OIT, Mexique, GB.289/17/3,
paragraphe 134.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



droits des peuples autochtones en ce qui concerne leurs

terres, territoires et ressources et de statuer sur ces droits.

En outre, I'article 26, paragraphe 3 de la déclaration
affirme que les Etats doivent accorder reconnaissance et
protection juridiques a ces terres, territoires et ressources,
dans le respect des coutumes, traditions et régimes
fonciers des peuples autochtones concernés.

Reconnaissance des procédures coutumiéres de
transmission des terres au sein des communautés
La convention déclare que les peuples autochtones ont le
droit de transmettre des terres d’une génération a I'autre,
conformément aux coutumes de leur communauté.

Protection contre les abus et les entrées non
autorisées sur les terres

Au vu des cas d’abus dans lesquels des terres
appartenant a des peuples autochtones ont été obtenues
d’eux par la ruse ou par la force, la convention prévoit
que les personnes qui n'appartiennent pas a ces peuples
doivent étre empéchées d’entrer sur ces terres pour leur
profit personnel si elles ne disposent pas de la permission
des autorités appropriées, de méme qu’elles doivent étre
empéchées de s’approprier les terres de ces peuples

autochtones de maniere frauduleuse ou malhonnéte.

Octroi de terres supplémentaires lorsqu’elles sont
insuffisantes

La croissance démographique, la dégradation de
I’environnement et beaucoup d’autres facteurs

peuvent créer le besoin, pour un peuple autochtone,
d’occuper des terres supplémentaires et ainsi assurer sa
subsistance.

7.3. DEPLACEMENT

Etant donné I'importance cruciale que revétent leurs terres
et territoires pour les peuples autochtones, il est évident
qu’un déplacement forcé ou non volontaire peut avoir des
conséqguences graves, non seulement sur leur économie
et leurs stratégies de subsistance, mais également sur
leur survie méme en tant que cultures distinctes dotées de
langues, d'institutions et croyances, elles aussi, distinctes.

Larticle 16 de la convention N° 169 traite spécifiguement
du déplacement des peuples autochtones.

VII. TERRES ET TERRITOIRES




Convention N°169 de I’OIT, article 16:

1. Sous réserve des paragraphes suivants du
présent article, les peuples intéressés ne doivent
pas étre déplacés des terres qu’ils occupent.

2. Lorsque le déplacement et la réinstallation
desdits peuples sont jugés nécessaires a titre
exceptionnel, ils ne doivent avoir lieu qu’avec

leur consentement, donné librement et en toute
connaissance de cause. Lorsque ce consentement
ne peut étre obtenu, ils ne doivent avoir lieu qu’a
I’issue de procédures appropriées établies par la
|égislation nationale et comprenant, s'il y a lieu, des
enquétes publiques ou les peuples intéressés aient
la possibilité d’étre représentés de fagon efficace.
3. Chaque fois que possible, ces peuples

doivent avoir le droit de retourner sur leurs terres
traditionnelles, des que les raisons qui ont motive
leur déplacement et leur réinstallation cessent
d’exister.

4. Dans le cas ou un tel retour n’est pas possible,
ainsi que déterminé par un accord ou, en I'absence
d’un tel accord, au moyen de procédures
appropriées, ces peuples doivent recevoir, dans
toute la mesure possible, des terres de qualité

et de statut juridique au moins égaux a ceux des
terres qu'ils occupaient antérieurement et leur
permettant de subvenir a leurs besoins du moment
et d’assurer leur développement futur. Lorsque

les peuples intéressés expriment une préférence
pour une indemnisation en especes ou en nature,
ils doivent étre ainsi indemnisés, sous réserve des
garanties appropriées.

5. Les personnes ainsi déplacées et réinstallées
doivent étre entierement indemnisées de toute
perte ou de tout dommage subi par elles de ce fait.

e |e premier principe fondamental énoncé au
paragraphe 1 de I'article 16 de la convention, est
que les peuples indigénes ne doivent pas étre
expulsés des terres qu’ils occupent. Il s’agit du
principe de base qui doit étre appliqué dans des
circonstances normales.

e Cependant, certaines circonstances
exceptionnelles peuvent rendre leur déplacement
inévitable. Le paragraphe 2 de I'article 16 déclare
que le déplacement doit étre effectué a titre
exceptionnel. Dans un avenir proche, cela

pourrait étre le cas, par exemple, de certaines
communautés insulaires et de gardiens de
troupeaux qui sont gravement touchées par les
effets du changement climatique planétaire.

Pour garantir la gestion de ces situations dans le
respect des droits et de I'intégrité des peuples
indigénes, le paragraphe 2 de I'article 16 stipule
que le déplacement ne peut avoir lieu qu’avec

le consentement préalable de ces peuples,
donné librement et en connaissance de
cause. ['expression «consentement donné
librement et en connaissance de cause» signifie
que les peuples indigénes concernés comprennent
parfaitement les raisons et les conséquences

du déplacement et qu’ils I'acceptent de plein
gré. Bien entendu, ils ne peuvent accorder

leur consentement qu’apres avoir recu des
informations claires et précises comportant
tous les éléments et les chiffres pertinents.

Si les peuples indigenes refusent le déplacement
mais que celui-ci demeure inévitable, I'article 16,
paragraphe 2, prévoit qu’il ne doit avoir lieu qu’a
I'issue de procédures appropriées établies par
la Iégislation nationale et comprenant, s'il y a lieu,
des enquétes publiques donnant aux peuples
intéressés la possibilité d’exposer réellement leur
point de vue.

Le paragraphe 3 de I'article 16 stipule qu’apres
leur déplacement, les peuples doivent avoir le droit
de retourner sur leurs terres traditionnelles, dés
que les raisons qui ont motivé leur déplacement
cessent d’exister. Par exemple, s'ils sont partis a
cause d’une guerre ou d’une catastrophe naturelle,
ils doivent pouvoir retourner sur leurs terres une
fois les choses rentrées dans I'ordre.

Le paragraphe 4 de I'article 16 stipule que si le
déplacement de ces peuples devient permanent,
ils doivent recevoir des terres de qualité et

de statut juridique au moins égaux a ceux

des terres qu’ils occupaient antérieurement, par
exemple en termes de potentiel agricole des terres
et de reconnaissance légale de ces terres comme
leur appartenant. Ainsi, si des peuples indigénes ne
peuvent pas retourner sur leurs terres, par exemple
parce que ces terres ont été inondées, un plan

de relogement et de réhabilitation de ces peuples

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’0IT



doit étre élaboré. S’ils le souhaitent, ces peuples
indigenes peuvent accepter d’autres formes
d’indemnisation pour la perte de leurs terres.

e Enfin, le paragraphe 5 de I'article 16 stipule
que les peuples indigénes ont le droit d’étre
intégralement indemnisés de toute perte ou de
tout dommage subi du fait de leur déplacement,
comme la perte de leur logement, de leurs biens,
des soucis de santé dus au changement de climat,
...etc.

La Déclaration de ’ONU sur les droits des
peuples autochtones comporte, dans I'article
28, des dispositions analogues concernant les
réparations, la restitution et les indemnisations:

1. Les peuples autochtones ont droit a réparation,
par le biais, notamment, de la restitution

ou, lorsque cela n’est pas possible, d’une
indemnisation juste, correcte et équitable pour les
terres, territoires et ressources qu’ils possédaient
traditionnellement ou occupaient ou utilisaient et
qui ont été confisqués, pris, occupés, exploités
ou dégradés sans leur consentement préalable,
donné librement et en connaissance de cause.

2. Sauf si les peuples concernés en décident
librement d’une autre fagon, I'indemnisation

se fait sous forme de terres, de territoires et

de ressources équivalents par leur qualité,

leur étendue et leur régime juridique, ou d’une
indemnité pécuniaire ou de toute autre réparation
appropriée.

7.4. 0BSERVATIONS DES INSTANCES DE
CONTROLE DE L'OIT: DROITS SUR LES
TERRES ET LES TERRITOIRES

Pérou: conversion de terres communautaires en
bien individuel

En 1998, une loi a été promulguée concernant la région
cotiere du Pérou, qui autorisait les membres individuels
d’une communauté a décider de la cession de terres
communautaires. Cette loi passait donc outre le pouvoir
de décision de I'assemblée générale de la communauté,
qui constitue la plus haute instance décisionnelle des
communautés.

Dans ses conclusions, le comité
tripartite chargé d’examiner ce cas

a estimé que ce n’était pas le rble de
I’OIT de décider s'il est préférable pour un
peuple autochtone spécifique de posséder
des terres de maniére individuelle ou collective,

mais que la convention N° 169 rappelle I'importance
spéciale que revét pour les peuples autochtones la relation
qu’ils entretiennent avec leurs terres ou territoires et en
particulier les aspects collectifs de cette relation. D’apres
le comité, I'expérience acquise au fur et a mesure de la
mise en ceuvre de la convention a montré que la perte

de terres communautaires porte souvent atteinte a la
cohésion et a la viabilité du peuple concerné. Le comité a
ensuite signalé que:

C’est la raison pour laquelle, au cours des débats sur la
convention, de nombreux délégués se sont prononcés

en faveur de l'inaliénabilité des terres possédeées par les
indigenes, et notamment des terres communautaires.
Dans une décision adoptée de justesse, la Commission
de la Conférence a décidé que I'article 17 serait dicté

par le raisonnement qui sous-tend d’autres parties de la
convention, selon lequel les peuples indigénes et tribaux
doivent décider eux-mémes de leurs priorités en ce qui
concerne le processus de développement (article 7), et
chaque fois que I'on envisage des mesures législatives ou
administratives susceptibles de les toucher, elles doivent
étre prises en accord avec les institutions représentatives
des peuples intéressés (article 6).

o

Dans ses observations finales concernant ce cas, le
comité a remarqué que:

En I'espece, le gouvernement a, semble-t-il, décidé de
privilégier la possession individuelle de la terre et, ce
faisant, il a supprimé la possibilité d’une participation des
institutions de la communauté au processus décisionnel,
ce qui est contraire a la convention. Le comité note que,
au dire du gouvernement, cette forme de possession
individuelle de la terre est plus productive et que le
gouvernement n’a fait que réglementer une pratique
existante. Que cela soit conforme ou non aux désirs des
peuples intéressés, le comité n’a trouvé aucune indication
du fait que les peuples indigénes ont été consultés sur .
cette question comme le prescrit la convention.

Rapport du comité chargé d’examiner la réclamation
alléguant I'inexécution de la convention N° 169 de I'OIT, |
soumis en 1997, GB.270/16/4. "

Colombie: occupation traditionnelle
Dans le cadre de I'examen d’une réclamation concernant | 4

VII. TERRES ET TERRITOIRES

o L
s,



I’octroi d’un permis d’exploitation a une compagnie
pétroliere pour mener des activités de prospection sur le
territoire du peuple autochtone Awa sans sa consultation
préalable, la commission d’experts de I'OIT a pris note
du fait que le gouvernement avait appliqué le critére de

la «présence de maniere réguliere et permanente des
communautés indigénes» sur ces terres pour juger de
I'impact que ce projet pourrait avoir sur les communautés
concernées.

Le puits d’exploration prévu se situe au centre des terres
ancestrales des Awas, mais a 1,7 kilometres des frontieres
officiellement reconnues de la réserve. En conclusion,

la commission a estimé que I'occupation de la zone

par le projet de puits d’exploration aurait un impact

sur les communautés de cette région, notamment les
communautés awas.

La commission rappelle que les «droits des [peuples
indigenes] de propriété et de possessions sur les terres
qu’ils occupent traditionnellement», affrmés a I'article 14,
paragraphe 1 de la convention N° 169, ne correspondent
pas forcément au critere de «présence de maniére
réguliére et permanente» Utilisé par le gouvernement.
Ainsi, la commission rappelle que la «convention ne

se référe pas uniquement aux zones occupeées par

les peuples indigeénes mais également au «processus

du développement, dans la mesure ou celui-ci a une
incidence sur leur vie [...] et [aux] terres qu'’ils occupent ou
utilisent d’une autre maniére (article 7, paragraphe 1)».

La commission a donc conclu que «Le fait qu’il existe

un projet de prospection ou d’exploitation a proximité
immeédiate des limites officiellement reconnues de la
réserve des peuples intéressés releve sans conteste de la
convention.»

Conseil d’administration, 282e session, novembre 2001,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de
I"OIT, Colombie, GB.282/14/3.

7.5. APPLICATION CONCRETE: TERRES ET
TERRITOIRES

Bolivie: émancipation grace aux droits sur les terres
Le territoire des peuples Ese Ejja, Tacana et Cavinefio se
trouve dans le nord de la I’Amazonie bolivienne. Cette
zone est trés reculée et éloignée du centre politique

du pays. Elle n’abrite quasiment aucune institution
publique. Depuis longtemps, les ressources naturelles

de cette région (produits ligneux et non ligneux comme

le caoutchouc et les noix) ont été exploitées par des
intervenants extérieurs, en fonction des tendances du
marché mondial. Les peuples autochtones ont souffert
de I'exclusion, de la domination de ces exploitants et de
I’ignorance de leurs droits. La plupart ont été exploités
comme travailleurs non rémunérés, notamment par le biais
de pratiques telles que le travail forcé et la servitude pour
dette. Ceux qui n'ont pas été victimes de ces pratiques
ont été forcés de se reloger dans des zones encore
difficiles d’acces, ce qui a entrainé une fragmentation de
leur société et a fait surgir des conflits entre des groupes

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



autochtones. Plus d’un siecle passé a subir la domination
d’un modele social, économique, culturel et politique
étranger a affaibli les institutions des peuples autochtones
et réduit leurs capacités, mais cela n’a pas mené a leur
élimination.

L’émergence, dans les années 1990, de mouvements

et d’organisations indigenes autour de revendications
territoriales a conduit a d’importants changements sur

le plan politique et juridique. En 1991, la Bolivie a ratifié

la convention N° 169, ce qui a entrainé un nombre de
réformes juridiques, dont la réforme constitutionnelle de
1994, qui reconnait et renforce les droits collectifs institués
par la convention. Larticle 171 de la nouvelle Constitution
a accordé aux peuples indigénes la propriété de leurs
terres communautaires d’origine (TCO) et le droit d’utiliser
durablement les ressources naturelles qui s’y trouvent.
Autre conséquence de la ratification de la convention,

la loi de 1996 sur la réforme agraire a reconnu les droits
collectifs des peuples indigenes sur leurs territoires, ainsi
que le droit coutumier indigene et les normes indigenes de
distribution, redistribution et d’utilisation des terres.

Les réformes ont été suivies de mesures sur le long terme
et a grande échelle visant a démarquer et a émettre des
titres de propriété pour les TCO; ce qui, apres dix ans, a
débouché sur la reconnaissance juridique de plus de 500
communautés «paysannes» (voir la rubrique 1.4) et de 10
TCO dans le nord de I’Amazonie. Cette reconnaissance a
eu un impact considérable pour ces communautés sur le
plan politique, juridique, social et économique.

o - L 4 .'
e g L
‘R %ﬂ.,"r'ﬁu' |

C’est a cette période que les peuples Ese Ejja, Tacana et
Cavinefio, par I'intermédiaire de I'Organisation indigéne de
la région de I'Amazonie bolivienne (CIRABO), ont demandé
I’émission d’un titre de propriété collectif sur leur territoire
(TCO). Leurs TCO ont été reconnues légalement au
moyen de deux titres de propriété émis I'un apres 'autre,
en 2001 et en 2005. La surface totale des TCO est de
407 584 hectares et les titres appartiennent collectivement
aux 28 communautés qui habitent ce territoire, soit une
population totale de 3 594 habitants (en 2000).

Le processus de reconnaissance juridique des TCO
réunit diverses parties et comprend plusieurs étapes,
notamment la sensibilisation, le renforcement des
capacités, des procédures juridiques et administratives
et un travail de démarcation, sur place. Ce processus

a également entrainé une confrontation avec I'élite
locale, régionale et nationale, qui controlait cette zone
auparavant. A I'inverse, pour les peuples Ese Ejja, Tacana
et Cavinefio, le processus d’émission des titres a donné
naissance a de nouvelles aspirations en termes de
relations sociales, économiques, culturelles et politiques.
L’octroi de ces titres a été un véritable tournant, amenant
des améliorations évidentes:

«La terre appartenait a des employeurs privés et nous,
les familles autochtones, travaillions comme «siringueros»
[personne chargée de saigner les arbres pour en extraire
le caoutchouc], nous vivions la jusqu’a notre mort. Nous
étions complétement a la merci de nos employeurs, car

VII. TERRES ET TERRITOIRES




ils pensaient étre propriétaires de ces terres et que nous
n’étions rien d’autre que leurs employés» 9

«lls ne nous reconnaissaient pas en tant qu’indigénes,

ils voulaient que nous nous présentions comme des
paysans, mais nous avons refusé, nous voulions étre
identifiés en tant que communauté autochtone. Nous
nous sommes donc alliés avec nos freres Tacana et
Cavinefio pour leur demander de reconnaitre nos droits.
Désormais, nous gérons notre territoire, nous en sommes
les propriétaires, nous décidons de I'utilisation de nos
ressources naturelles, tout en conservant nos cultures»'?

Ces peuples Ese Ejja, Tacana et Cavinefio évoluent

vers une Autonomie indigéne, telle que la congoit la
Constitution bolivienne de 2009, fondée sur I'utilisation et
la gestion de leur territoire et liée a une vision globale de
leur avenir en matiere d’identité, de pratiques culturelles,
de rituels, de croyances et de systeme d’administration et
de gestion territoriale.

Centro de Estudios Juridicos e Investigacion Social
(CEJIS): Impactos sociales, econémicos, culturales y
politicos de la aplicacion del Convenio No. 169 de la OIT,
a través del reconocimiento legal del Territorio Multiétnico
Il, a favor de los pueblos indigenas Ese Ejja, Tacana y
Cavineno en el norte amazonico de Bolivia,OIT, 2009.

9) Témoignage lors d’un atelier dans la communauté tacana de San
Salvador, 2007.

10) Entretien avec Antenor Monje M, chef Ese Ejja, novembre 2007.

Norvége: la loi sur le Finnmark

En avril 2003, le gouvernement norvégien a soumis a
I’'assemblée nationale un projet de loi sur le Finnmark,
relatif aux droits sur les terres du comté de Finnmark.
Ce projet de loi a été fortement critiqué et rejeté par le
parlement sami et par divers organes et organisations
samis. Selon eux, le projet de loi n’était pas conforme
au droit international, notamment a 'article 14 de la
convention N° 169 de I'OIT. Le gouvernement n’aurait pas
non plus consulté de maniere appropriée le parlement
sami au cours de I'élaboration de cette loi.

’assemblée nationale s’est mise en lien direct avec le
parlement sami au sujet du contenu de cette loi sur le
Finnmark, dés que de sérieux doutes se sont fait jour
quant a la conformité du projet de loi et du processus qui
lui était associé avec les normes internationales.

En 2004, le Comité permanent pour la justice, de
I’assemblée nationale, a entamé un dialogue avec le
parlement sami et le conseil du comté de Finnmark.

Ce processus a débouché sur un accord concernant

le contenu de la loi sur le Finnmark entre I'assemblée
nationale et le parlement sami. De plus, en 2005, le
gouvernement et le parlement sami ont signé un accord
concernant les procédures de consultation entre les
autorités publiques et le parlement sami, afin d’éviter que
ce cas de figure ne se reproduise.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Le contenu de la loi sur le Finnmark tel qu’il a été
approuve par I’'assemblée nationale et le parlement sami
peut se résumer a ce qui suit:

La loi sur le Finnmark confie environ 95 % du comté de
Finnmark (environ 46 000 km?) a un nouvel organisme
appelé Domaine de Finnmark. Auparavant, cette région
appartenait a I'Etat norvégien.

L'objectif de cette loi est de faciliter la gestion des terres
et des ressources naturelles dans le comté de Finnmark
de maniere viable pour I'environnement, dans I'intérét
des habitants du comté et en harmonie, particulierement,
«avec la culture samie et I'élevage des rennes». Cette loi
est fondée sur la reconnaissance juridique du droit du
peuple indigene sami a utiliser et posséder ce territoire,
étant donné qu'’ils utilisent ces terres et leurs ressources
naturelles, y compris leurs ressources en eau, depuis trés
longtemps.

Une commission et un tribunal ont été créés dans le

but d’identifier plus précisément comment les terres et
les ressources du Finnmark sont utilisées et a qui elles
appartiennent, en fonction des coutumes établies et de
I'usage immémorial. Aux termes de I'article 3 de la loi
sur le Finnmark, I'application de cette loi doit se faire
conformément a la convention N° 169 de I'OIT et au
droit international relatif aux peuples autochtones et aux
minorités. L'article 3 de cette loi déclare que c’est la
convention N° 169 de I'OIT qui prévaut en cas de conflit

entre la convention et les dispositions de ladite loi.
John Henriksen, The Finnmark Act (Norway), a Case
Study. OIT, 2008.

Ouganda: droits sur les territoires ancestraux
Comme dans la plupart des autres pays d’Afrique, le droit
ougandais confie la gestion des ressources naturelles a
I'Etat. Les Benets, une petite communauté de chasseurs-
cueilleurs qui vit dans le nord-est du pays, ont été
expulsés de la forét qu’ils habitaient lorsque celle-ci a

été classée zone protégée. Les Benets ont porté plainte
aupres du tribunal de premiére instance, affirmant qu’ils
étaient ainsi privés de leur territoire ancestral et dépourvus
de moyens de subsistance. Le 27 octobre 2005, le
tribunal de premiere instance ougandais a déclaré que «les
membres de la communauté Benet sont des habitants
indigénes historiques des zones qui ont été classées

zone naturelle protégée ou parc national». Le tribunal a
décidé que cette zone devrait étre déclassée et que les
Benets ont «le droit de demeurer dans lesdites zones, d’y
pratiquer I'agriculture et de poursuivre les mémes activités
en paix».

http://www.actionaid.org/uganda

Alliance fonciere ougandaise (Uganda Land Alliance):
http.//www.ulaug.org

Inde: terres et territoires
La Constitution indienne de 1949 comporte des
dispositions visant a protéger les droits des peuples

VII. TERRES ET TERRITOIRES




f
[
_f
e
-"'lﬁ.
. "
£
F ol
. A
i
- .".

autochtones sur leurs terres.

e | article 371A est une disposition spéciale pour
I'Etat du Nagaland, dont la population se compose
principalement de peuples autochtones nagas.
Aux termes de cet article, aucune loi relative a la
possession et a la transmission de terres et de
ressources et votée par le parlement indien ne sera
en vigueur dans I'Etat du Nagaland.

e De méme, l'article 371G déclare que les lois votées
par le parlement indien et relatives a la possession
et a la transmission de terres ne sont pas en
vigueur dans I'Etat du Mizoram.

La Constitution indienne comporte douze annexes, qui
précisent le domaine de compétence, les pouvoirs,
I'autorité et les responsabilités des divers organes
administratifs. Les annexes cing et six traitent de
I’administration des zones tribales.

L’annexe cinq se rapporte a I'administration et au
développement des zones tribales et a I'instauration

de conseils consultatifs tribaux, chargés de fournir

des conseils concernant la protection sociale et le
développement des tribus répertoriées. Entre autres
avantages, cela permet aux gouverneurs des Etats
d’élaborer des reglements concernant, par exemple,

la transmission des terres par les membres des tribus
répertoriées et entre eux. Cela empéche la transmission
de terres a des tiers et protege les peuples autochtones
contre 'aliénation de leurs terres.

L’annexe six établit 'administration des zones tribales
dans les Etats d’Assam, Meghalaya, Mizoram et Tripura
sous forme de districts autonomes ou de régions
autonomes (abritant différentes tribus répertoriées).
L’annexe charge les conseils de district d’élaborer des lois
applicables a «toutes les zones de la région concernée»

et les conseils régionaux d’élaborer des lois concernant
«la répartition, I'occupation, I'utilisation ou le morcellement
des terres, la gestion des foréts, I'utilisation des canaux
et cours d’eau dans I'agriculture, y compris I'agriculture
itinérante»."

La loi de 2006 sur les tribus répertoriées et autres
habitants traditionnels de la forét (reconnaissance
des droits sur les ressources forestiéres), ci-apres la
loi sur les droits sur les ressources forestieres, a marqué
un véritable tournant dans la lutte des peules autochtones
pour leurs terres.

11) Annexe six, paragraphe 3.1.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Cette loi vise a réparer les injustices commises par le
passé, concernant la protection des terres forestiéres,

au temps ou la présence de communautés vivant dans

la forét, des peuples autochtones pour la plupart, n’était
pas prise en compte. Aux termes des précédentes lois sur
les ressources forestieres, les habitants de la forét étaient
considérés comme des occupants illégaux ou des intrus.'?
La loi actuelle reconnait les droits de ces communautés

et de ces individus, notamment le droit de posséder, de
vivre sur et de cultiver des terres forestieres, ainsi que de
posséder certains produits forestiers secondaires. Les
habitants de la forét ont également le droit de sauvegarder,
de renouveler et de préserver la forét communautaire.
Outre le droit de bénéficier de la biodiversité, ils ont le droit
collectif de conserver leurs savoirs traditionnels. Cette loi
reconnait également les régimes fonciers communautaires,
qui sont garantis par une procédure partant de la plus
petite unité d’administration, le Gram Sabha ou assemblée
villageoise. Dans le cadre de projets de déplacements, le
relogement des ayant-droits sur les ressources forestieres
ne peut avoir lieu qu’avec le consentement préalable écrit
du Gram Sabha, donné librement et en connaissance de
cause.

Ces lois et mesures ont donc été créées spécifiquement
pour les peuples autochtones. Bien qu’elles soient limitées
a certains domaines, elles permettent, dans une large
mesure, de protéger les droits des peuples autochtones
sur leurs terres.

http://tribal.nic.in/act TAO6.pdf.

Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

Nicaragua: la communauté des Awas Tingni

Les Awas Tingni sont les membres d’'une communauté
Sumo-Mayangna dans I'une des régions autonomes

du nord des Caraibes nicaraguayennes. En décembre
1993, le gouvernement national a accordé un permis
d’exploitation forestiere a une société privée sur le
territoire revendiqué par les Awas Tingni, étant donné
qu’ils occupent traditionnellement ces terres. Cette affaire
a été examinée par la Cour interaméricaine des droits

de I’homme en aolt 2001. Des négociations ont eu

lieu, débouchant sur la signature, en 2004, d’un accord
qui prévoyait le versement d’une partie des profits a la
communauté et dans lequel le gouvernement s’engageait
a identifier définitivement les terres traditionnelles de la

12) C’est le cas de la loi de 1927 sur les droits sur les ressources
forestieres, la loi de 1972 sur la protection des zones naturelles et la loi
de 1980 sur la protection des foréts.

communauté et d’émettre les titres correspondants.

Un deuxieme permis accordé par le gouvernement a

une autre société a été annulé par la Cour supréme du
Nicaragua. A I'issue d’un processus long et complexe, la
démarcation des terres des Awas Tingni et I’émission des
titres de propriété correspondants se sont achevés en
2009.

Le Nicaragua a répondu a la demande d’émission de
titres sur les terres et territoires autochtones et ethniques
sur la cote est du Nicaragua en adoptant la loi 445 en
2003. Cette derniére entérine les droits proclamés dans
les traités internationaux signés par I’Angleterre et le
Nicaragua lorsque le territoire Moskitia a été rattaché

au Nicaragua en 1894. Cette méme loi applique les
dispositions de ces traités internationaux ainsi que les
dispositions de la Constitution de 1987. Elle constitue un
instrument juridique spécifique destiné a réglementer la
démarcation des terres des peuples autochtones et des
communautés ethniques ainsi que I'’émission des titres
correspondants.

La difficulté principale rencontrée au cours du processus
de démarcation est le manque de financement de la part
de I'Etat. Cela signifie que le processus de démarcation et
d’émission de titres progresse lentement.
http.//www.manfut.org/RAAN/ley445.html

Ftude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

Panama: loi fonciére

Une grande partie des terres occupées par les
communautés autochtones de Panama, par le passé et
de nos jours, se trouve en dehors des zones reconnues
comme territoires autochtones. Depuis I'adoption de
laloi 411 en 2008, les biens ou les terres des familles
autochtones, situés en dehors des zones définies (voir

la rubrique 5.3.4), ont été reconnus car ces familles
redoutaient a tout moment d’étre délogées. Par exemple,
les communautés Embera-Wounan (environ 40 au total)
n’étaient pas reconnues, ni donc protégées par les lois
précédentes. Ces communautés ont désormais formé
une assemblée générale des terres communautaires.
Cette assemblée constitue, pour ces communautés,

une organisation représentative traditionnelle dont les
membres sont choisis de maniere légitime par les individus
appartenant a ces communautés.

Ftude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

VII. TERRES ET TERRITOIRES

o






8.1. DROITS SUR LES RESSOURCES
NATURELLES, DROIT DE CONSULTATION,
DROITS AUX BENEFICES ET A DES
INDEMNITES

La reconnaissance des droits des peuples autochtones
sur les ressources naturelles est fortement liée a leurs
droits sur les terres et territoires (voir le chapitre VII). C’est
pourquoi la convention N° 169 pose comme principe
fondamental le droit des peuples autochtones sur les
ressources naturelles qui se trouvent sur leurs terres,
notamment le droit de participer a leur utilisation, a leur
gestion et a leur sauvegarde.

Convention N° 169 de I'OIT:

Article 15.1: Les droits des peuples intéressés sur
les ressources naturelles dont sont dotées leurs
terres doivent étre spécialement sauvegardés.
Ces droits comprennent celui, pour ces peuples,
de participer a I'utilisation, a la gestion et a la
conservation de ces ressources.

La convention précise, donc, que les peuples autochtones
ont des droits sur les ressources naturelles dont sont
dotés leurs territoires, notamment le droit de participer

a I'utilisation, a la gestion et a la sauvegarde de ces
ressources. La définition de base de ces ressources
englobe les ressources renouvelables et non renouvelables
telles que le bois, les poissons, I'eau, le sable et les
minerais.

Toutefois, il n’est pas rare que les constitutions des Etats
affirment que seul I'Etat est propriétaire des minerais et
autres ressources. L'article 15, paragraphe 2, constate cet
état de fait mais stipule que les peuples autochtones ont
le droit d’étre consultés, de participer aux profits dégagés
par I'exploitation de ces ressources et d’étre indemnisés
pour les dommages subis du fait de cette exploitation.

Convention N° 169 de I'OIT:

Article 15.2: Dans les cas ou I'Etat conserve la
propriété des minéraux ou des ressources du
sous-sol ou des droits a d’autres ressources dont
sont dotées les terres, les gouvernements doivent
établir ou maintenir des procédures pour consulter
les peuples intéressés dans le but de déterminer si
et dans quelle mesure les intéréts de ces peuples
sont menacés avant d’entreprendre ou d’autoriser
tout programme de prospection ou d’exploitation
des ressources dont sont dotées leurs terres. Les
peuples intéressés doivent, chaque fois que c’est
possible, participer aux avantages découlant de
ces activités et doivent recevoir une indemnisation
équitable pour tout dommage qu’ils pourraient
subir en raison de telles activités.

On peut trouver de nombreux exemples de conflits
générés par des activités de prospection ou d’exploitation
de minerais ou de ressources souterraines sur les terres
de peuples autochtones. Dans ce type de situation,
I'article 15, paragraphe 2, de la convention N° 169
cherche a concilier les intéréts des différentes parties en
reconnaissant les droits détaillés ci-aprés aux peuples
indigenes. En outre, il convient de noter que ce sont les
gouvernements concernés qui sont chargés de veiller au
respect de ces droits et non les sociétés privées ou les
entités autorisées a mener des activités de prospection ou
d’exploitation.

Droit a étre consultés avant que soient engagées
des activités de prospection ou d’exploitation des
ressources naturelles sur leurs terres

Au cours de la phase de consultation, les peuples
autochtones doivent pouvoir faire part de leurs
préoccupations. Par exemple, ils peuvent avancer des
arguments contre I'extraction des ressources ou expliquer
pourquoi certaines zones doivent étre épargnées dans
un souci de préserver 'environnement, parce que cela
affecterait des sites sacrés, causerait une pollution, des
problemes sanitaires, une perte de moyens basiques

de subsistance, ...etc. Etant donné que les activités de
prospection et d’exploitation sont souvent des processus
de longue haleine et que les sociétés regoivent des
permis pour des périodes de 30 a 50 ans, il importe de
souligner que I'obligation de consultation ne s’applique
pas uniguement lorsqu’il est décidé d’octroyer ou non un
permis de prospection ou d’exploitation, mais aussi, en

VIIl. RESSOURCES NATURELLES




général, a tous les aspects du processus qui touchent les
peuples autochtones.” A cet égard, I'article 15 doit &tre
lu conjointement avec les articles 6 et 7 de la convention,
qui exigent la consultation des peuples autochtones

et leur participation a la formulation, la mise en ceuvre

et I’évaluation des plans de développement qui les
touchent directement (voir également le chapitre V sur la
consultation et la participation).

Droit de faire évaluer I'impact des activités de
prospection et d’exploitation

L'article 15, paragraphe 2, stipule que les peuples
autochtones doivent étre consultés dans le but de
déterminer si et dans quelle mesure les intéréts de ces
peuples sont menacés par des activités de prospection
ou d’exploitation des ressources dont sont dotées

leurs terres. Cet article doit étre interprété a la lumiere

des articles 6 et 7, paragraphe 3, de la convention,

qui précisent que I'impact social, spirituel, culturel et
écologigue des activités de développement sur les
peuples indigénes doivent étre évalués, en coopération
avec les peuples intéressés, et que les conclusions

de ces études doivent étre utilisées comme critéres
fondamentaux de concrétisation de ces activités. En outre,
I’article 7, paragraphe 4 stipule que les gouvernements, en
collaboration avec les peuples indigenes, doivent prendre
des mesures destinées a protéger et a sauvegarder
I’environnement sur leurs territoires. Plusieurs institutions
et organismes ont élaboré des directives concernant ces
travaux d’évaluation, qui stipulent, entre autres, qu’il est
nécessaire de prendre en compte le savoir des peuples
autochtones, de veiller a leur participation tout au long

du processus, de tenir compte de la question de I'égalité
des sexes et d’intégrer au processus le renforcement des
capacités.

Droit de bénéficier des profits tirés de I’exploitation
et de l'utilisation des ressources naturelles

Les peuples autochtones ont le droit de recevoir une part
des profits générés par les activités de prospection ou
d’exploitation de ressources naturelles sur leurs terres. Le
partage des profits peut prendre différentes formes. Il peut
notamment étre basé sur des accords spécifiques avec
chague communauté, sur des accords négociés entre
I'Etat et un territoire doté de I'autonomie gouvernementale
ou sur I'utilisation du montant des taxes et des profits pour
financer des projets de développement spécifiques en
faveur des peuples autochtones.

1) Voir GB.282/14/2, cas cité a la rubrique 8.2

Droit de recevoir des indemnités pour les préjudices
subis du fait des activités de prospection et
d’exploration des ressources naturelles
Malheureusement, les activités de prospection et
d’exploitation peuvent avoir un impact négatif sur
I’environnement, la santé, les institutions sociales et les
moyens de subsistance des peuples autochtones. Si
c’est le cas, le paragraphe 2 de I'article 15 précise que
les peuples indigénes doivent étre indemnisés de fagon
équitable.

Les dispositions de la convention N° 169 sont
réaffirmées par la Déclaration de PFONU sur les
droits des peuples autochtones, qui stipule que:

Article 32:

1. Les peuples autochtones ont le droit de définir
et d’établir des priorités et des stratégies pour

la mise en valeur et I'utilisation de leurs terres ou
territoires et autres ressources.

2. Les Etats consultent les peuples autochtones
concernés et coopérent avec eux de bonne

foi par I'intermédiaire de leurs propres

institutions représentatives, en vue d’obtenir

leur consentement, donné librement et en
connaissance de cause, avant I'approbation de
tout projet ayant des incidences sur leurs terres
ou territoires et autres ressources, notamment en
ce qui concerne la mise en valeur, I'utilisation ou
I’exploitation des ressources minérales, hydriques
ou autres.

3. Les Etats mettent en place des mécanismes
efficaces visant a assurer une réparation juste et
équitable pour toute activité de cette nature, et des
mesures adéquates sont prises pour en atténuer
les effets néfastes sur les plans environnemental,
économique, social, culturel ou spirituel.

8.2. OBSERVATIONS DES INSTANCES
DE CONTROLE DE L’OIT: RESSOURCES
NATURELLES

Les instances de contréle de I'OIT ont examiné un
grand nombre de réclamations alléguant I'absence de
consultation des peuples autochtones dans le cadre de
projets de prospection ou d’exploitation de ressources
naturelles. Les cas suivants illustrent les difficultés

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



auxquelles de nombreux pays sont confrontés dans le
cadre de I'application des droits des peuples autochtones
a cet égard.

Equateur: consultation concernant ’exploitation de
ressources naturelles

En 1998, le gouvernement équatorien a signé un contrat
avec une compagnie pétroliere Arco relatif a I’exploitation
pétroliere d’une zone englobant 70 % d’un territoire
d’une superficie de 150 000 hectares appartenant a la
Fédération indépendante du peuple shuar d’Equateur
(FIPSE), un groupement de dix associations représentant
environ 5 000 personnes.

Bien que le pétrole soit une ressource sur laquelle le
gouvernement possede des droits inaliénables et que la
compagnie pétroliere agisse au nom du gouvernement,
le plaignant a déclaré que les membres de la FIPSE n’ont
pas été informés de la signature d’un contrat relatif a
I’extraction des hydrocarbures dans le sous-sol de ce
territoire et qu’ils n’ont été consultés a aucun moment
concernant ce contrat.

En 1998, la FIPSE, réunie en assemblée extraordinaire, a
décidé d’interdire toutes négociations individuelles entre
des membres ou des communautés et la compagnie
pétroliere. Elle a également déclaré que «toute tentative

de la compagnie pétroliere d’initier de telles négociations
serait considérée comme une violation de I'intégrité du
peuple shuar et de ses organisations et comme une
violation de [leurs] droits tels qu’ils sont reconnus dans la
Constitution [équatorienne] et dans la convention N° 169
de I'OIT». Le plaignant a fait valoir que cette déclaration
publique de la FIPSE n’a pas été respectée et que la
compagnie pétroliere a tenté de semer la division parmi
les organisations locales, de créer de faux comités

pour la coordination des activités pour discréditer les
organisations autochtones aupres de I'opinion publique.

Il a également indiqué que le gouvernement a violé les
dispositions de la convention N° 169 en signant, apres

la déclaration publique de I'assemblée de la FIPSE, un
accord entre les responsables d’Arco et certains membres
de la FIPSE, censé approuver les activités de prospection
et d’exploitation sur le territoire shuar.

En guise de réponse, le gouvernement a déclaré que les
consultations requises aux termes de la convention N°
169 n’étaient pas applicables, puisque 'accord avec la
compagnie pétroliere a été signé le 27 avril 1988 et que
I'Equateur n’a ratifié la convention que le 15 mai 1998.
Le gouvernement a donc estimé que les dispositions de
la convention n’étaient pas applicables aux événements
auxquels le plaignant se référait, en vertu du principe

de non rétroactivité du droit. Le gouvernement a fait

VIIl. RESSOURCES NATURELLES




remarquer que la Constitution ainsi que la loi sur les
hydrocarbures témoignent de sa volonté de sauvegarder
les droits des peuples autochtones. Il a mentionné

les contributions économiques et autres avantages

qui compensent les dommages parfois causés a
I’environnement par les compagnies pétrolieres.

Le gouvernement a également estimé que selon lui, les
projets de prospection et d’exploitation d’hydrocarbures
sont des moteurs de la croissance économique et

gu’ils servent donc les intéréts du pays en termes de
développement. Il s’est déclaré préoccupé par le fait que
la région amazonienne de I'Equateur abrite & la fois la
population autochtone la plus dense et les plus importants
gisements potentiels d’hydrocarbures, une ressource qui
appartient & I'Etat. Le gouvernement a également précisé
que les accords de coopération signés entre Arco et
trois des associations appartenant a la FIPSE sont restés
caducs, parce que d’autres associations membres de la
FIPSE les ont désapprouvés.

Dans sa réponse, le comité tripartite de I'OIT a constaté
que la législation de beaucoup de pays établit que les
droits sur les ressources du sous-sol appartiennent a
I'"Etat. La convention reconnait ce principe juridique.
Toutefois, elle «précise que I'Etat, en administrant ces
ressources, a I'obligation de consulter les peuples
indigenes et tribaux qui pourraient étre affectés

avant d’autoriser tout programme de prospection ou
d’exploitation des ressources situées dans les territoires
indigénes.»

Le comité a affirmé que les dispositions de la convention
n’ont pas d’effet rétroactif mais que certains des faits
décrits dans la réclamation sont liés a des activités
ultérieures a I'entrée en vigueur de la convention en
Equateur, le 15 mai 1999. Bien que la convention N°

169 n’avait pas été ratifiée au moment de la signature

du contrat de participation liant le gouvernement a la
compagnie pétroliere, le comité observe que «la situation
créée par la signature de ce contrat persiste. En outre,
I"obligation de consulter les peuples intéressés ne
s’applique pas uniquement a la signature de contrats: elle
a un caractere général dans le contexte de I'application
des dispositions de la convention».

Le comité a estimé que «/’esprit de consultation et de
participation est la pierre angulaire de la convention N°
169 et qu’il est a la base de toutes les dispositions de cet
instrument».

Le comité a souligné qu'il est pleinement conscient «de la
difficulté de régler les confiits relatifs aux droits sur la terre,
y compris les droits de prospection et d’exploitation des
produits du sous-sol, notamment lorsque s’opposent des
intéréts et des points de vue distincts, en I'occurrence les
intéréts que représentent les gisements d’hydrocarbures
du point de vue économique et pour le développement
et, d’autre part, les intéréts culturels, spirituels, sociaux et
économiques des peuples indigenes qui vivent dans les
zZones ou se trouvent ces gisements».

Le comité a estimé que «la consultation des peuples

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



indigénes qui pourraient étre affectés par la prospection
ou I'exploitation des ressources naturelles suppose
I'établissement d’un véritable dialogue fondé sur la
communication, la compréhension, le respect mutuel,
la bonne foi et le désir sincére de parvenir a un accord.
Une simple réunion d’information n’est pas conforme aux
dispositions de la convention. En outre, 'article 6 exige
que la consultation soit préalable, ce qui implique que
les peuples intéressés participent le plus tot possible au
processus, y compris la réalisation des études d’impact
sur 'environnement. Dans le cas d’espece, le projet

a éte établi avant I'entrée en vigueur de la convention
en Equateur mais, depuis son entrée en vigueur, le
gouvernement a I'obligation de consulter les peuples
intéressés pour toute activité liée a I'application de la
convention».

Selon le comité, I'article 6 «n’exige pas que la consultation
préalable aboutisse a un accord, mais implique que

les peuples intéressés aient la possibilité de participer
librement, a tous les niveaux, a I'élaboration, a I'application
et a I’évaluation des mesures et programmes qui les
touchent directement, a partir de la date d’entrée en
vigueur de la convention dans le pays».

VU la poursuite des activités autorisées par le contrat de
participation, le comité a estimé que le gouvernement
était tenu de consulter les communautés autochtones

a partir de I'entrée en vigueur de la convention, afin de
permettre a ces communautés de participer a leur propre
développement économique, social et culturel.

De plus, le comité a souligné que «le principe de
représentativité est un élément essentiel de I'obligation
de consultation». |l a pris note du fait «qu’il peut étre
difficile, dans bien des cas, de déterminer qui représente
telle ou telle communauté. Néanmoins, sauf consultation
adéquate des institutions et organisations indigénes et
tribales véritablement représentatives des communautés
toucheées, la procédure ne répond pas aux exigences de la
convention».

Dans ce cas d’espéce, le comité a estimé que «non
seulement une organisation indigéne manifestement
représentative des peuples intéresseés [...] n’a pas été
consultée, mais que les consultations qui ont eu lieu
I'ont exclue malgré la déclaration publique de la FIPSE
interdisant toute négociation de ses membres [...] avec
la compagnie [pétroliére]». Le comité a rappelé que
«'alinéa c) du paragraphe 1 de I'article 6 dispose que
les gouvernements doivent ‘mettre en place les moyens

VIIl. RESSOURCES NATURELLES




permettant de développer pleinement les institutions

et initiatives propres a ces peuples et, s'il y a lieu, leur
fournir les ressources nécessaires a cette fin'. Le comité
[a estimé] de ce fait que toute consultation entreprise a
I'avenir a propos du bloc 24 devra tenir compte de la
déclaration précitée de la FIPSE».

Conseil d’administration, 282° session, novembre 2001,
Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de
I'OIT, Equateur, GB.282/14/2.

8.3. APPLICATION CONCRETE: RESSOURCES
NATURELLES

Congo: consultation et participation concernant
I'exploitation forestiére

Dans le cadre de la certification de I'Unité forestiere
d’aménagement (UFA) de Kabo (nord du Congo),

la Congolaise industrielle du bois (CIB) a engagé un
processus de consultation et de participation des
populations indigenes Mbendzele et Bangombe de la
région concernant la situation géographique et I'arpentage
des assiettes annuelles de coupe (AAC).

Etant donné que ces peuples autochtones semi-nomades
vivent d’ordinaire dans la forét, la CIB a embauché des
membres de la communauté autochtone de Kabo dans
ses équipes de travail, afin qu'ils I'aident a délimiter et

a identifier les sites, arbres et autres zones de la forét

qui sont sacrés ou qui représentent une richesse a
protéger car ils sont nécessaires a leur survie sur le plan
économique.

La population a donc participé activement a la sauvegarde
de son environnement et des sites culturels et sacrés

de la forét. A I'aide d’un systéme de
repérage par GPS, les membres de la
communauté, au titre d’experts de leur
environnement, ont contribué de maniere
significative a la protection de ressources
végétales et animales utilisées dans leurs
rituels sacrés et leurs traditions culturelles.

En outre, cette approche participative permet de
désamorcer les conflits et de renforcer I'implication

des communautés Mbendzele et Bangombe dans

les questions les plus importantes pour eux. Cela crée
également des emplois et génere donc des revenus pour
les individus embauchés dans ces équipes.

La gestion forestiere participative de la CIB, qui travaille
en coopération avec les populations autochtones, montre
que les dispositions de la convention N° 169 de I'OIT
peuvent étre mises en ceuvre afin de concilier les intéréts
économiques de I'Etat et les aspirations culturelles et
religieuses des communautés autochtones.

Cas décrit dans: La consultation et la participation des
populations autochtones «pygmées» a I'identification et la
protection de leurs usages des ressources forestieres et
fauniques dans I'aménagement forestier: expérience de
I"UFA Kabo de la CIB Nord du Congo, OIT 2008.

Tanzanie: gestion de la faune sauvage

En mars 2009, le parlement de Tanzanie a adopté une loi
qui prévoit de déléguer les pouvoirs du Service national de
gestion de la faune sauvage (un organe gouvernemental)
a des institutions villageoises, chargées de gérer et de
réguler I'utilisation des ressources animalieres situées
dans les territoires appartenant aux communautés

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



villageoises. Il est également prévu

que les communautés villageoises

se réunissent en associations agrées

(AA), qui agissent en tant qu’agents

chargés de régler les problemes liés
aux ressources animaliéres.

Cette loi:
1.  prévoit la délégation des pouvoirs du
gouvernement central aux villages, ce qui signifie
que les sociétés de chasse devront négocier avec
les communautés pour accéder aux ressources
animalieres;

2.  autorise I'implication des communautés autochtones
dans la gestion des ressources animalieres sur leurs
territoires;

3. clarifie et définit les mandats (qui, auparavant, se
chevauchaient) des responsables de la gestion
de la faune sauvage en faveur des communautés
autochtones;

4.  prévoit que les communautés ont droit a une partie
des profits tirés des ressources situées sur leurs
territoires.

On attend désormais de voir de quelle maniere cette loi
sera mise en ceuvre.

Instance sur les ressources naturelles de Tanzanie: http://
www.tnrf.org.

Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

Taiwan: la loi fondamentale sur les peuples
autochtones

Les peuples autochtones de Taiwan représentent
environ 1,7 % de la population totale. Leurs droits sont
principalement énoncés par la loi fondamentale sur les
peuples autochtones, entrée en vigueur le 5 février 2005.
L'article 21 de la loi stipule que le gouvernement ou les
parties privées et partager avec eux les profits tirés de la
mise en valeur des terres, de I'exploitation des ressources,
des activités de protection de I'environnement et des
recherches universitaires réalisées dans les régions que
ces peuples autochtones habitent».
http.//www.apc.gov.tw

Venezuela: la loi organique sur les peuples et les
communautés autochtones

La Constitution de la république bolivarienne du Venezuela
affirme, dans I'article 120, que I'exploitation des
ressources naturelles des terres des peuples autochtones
doit faire I'objet d’une consultation préalable avec les

communautés autochtones intéressées et doit étre
effectuée sans porter atteinte a I'intégrité culturelle, sociale
et économique des peuples autochtones. La procédure de
consultation est régie par la loi organique sur les peuples
et les communautés autochtones qui, ne se borne pas
seulement d’exiger qu’un accord soit trouvé entre les
parties, mais prévoit également I'évaluation de I'impact
social, culturel et écologique des activités d’extraction sur
les communautés autochtones, leur indemnisation pour
tous torts subis du fait de ces activités et le partage des
avantages (qu’ils soient de nature économique ou sociale)
tirés de I'exploitation des ressources naturelles.
http.//www.asembleanacional.gov.ve

Philippines: la loi sur les droits des peuples
autochtones

Larticle 57 de la loi sur les droits des peuples autochtones
affirme que des parties non autochtones sont autorisées
a mener des activités d’extraction sur les domaines
ancestraux des peuples autochtones a la condition

qu’il soit conclu «un accord formel écrit entre les CCI/PI
[communautés culturelles indigenes/peuples indigénes]
intéressés ou que la communauté, conformément a

son propre processus décisionnel, a approuvé de telles
activités». L'article 7 de cette loi reconnait également le
droit des peuples autochtones a tirer parti de la répartition
et de I'utilisation des ressources naturelles qui se trouvent
sur leurs domaines ancestraux, et de recevoir une partie
des profits tirés de telles activités.

Toutefois, il s’est avéré tres difficile d’appliquer ces
dispositions. L'ancien rapporteur spécial de I'ONU sur

les questions autochtones, M. Rodolfo Stavenhagen,

a observé que «les garanties Iégales telles que la

référence au consentement préalable, donné librement

et en connaissance de cause, ainsi que I’obligation

de réaliser des évaluations sur I'impact des projets de
développement sur I'environnement avant d’entreprendre
leur mise en ceuvre, sont des principes reconnus, mais
qu’en réalité, les préoccupations des peuples indigénes ne
sont généralement pas suffisamment prises en compte et
[...] que de puissants intéréts économiques et politiques
prennent le pas sur leurs droits légitimes». Il a également
souligné que «les régions indigenes sont souvent le théatre
de brutales opérations militaires, destinées a dégager le
terrain en prévision de futurs projets de développement,
gu’il s’agisse de I'extraction de minerai, d’exploitation
forestiére ou de I'installation de plantations a grande
échelle sur des terres indigenes».

http.//www.ncip.gov.ph;

VIIl. RESSOURCES NATURELLES




R. Stavenhagen, Rapport de mission aux Philippines,
document de I"'ONU référence E/CN.4/2003/90/Add.3, 5
mars 2003.

Canada: accord sur le Nunavut

Les peuples autochtones du Canada, parmi lesquels on
compte les Nations premieres (indiens), les métis et les
Inuits, représentent environ 4,4 % de la population totale.
La Constitution canadienne de 1982 reconnait leurs droits
en tant qu’aborigénes ainsi que les droits leur consacrés
dans des traités. En 1995, le Canada a annoncé
I’adoption d’une mesure sur les droits intrinseques,
fondée sur la reconnaissance du droit intrinséque des
peuples autochtones a disposer d’eux-mémes. A

partir de Ia, certains accords ont été négociés entre les
peuples autochtones et les gouvernements fédéraux et
provinciaux, notamment la loi concernant I'accord sur les
revendications territoriales du Nunavut qui, avec la loi de
1993 sur le Nunavut, prévoyait la création d’un nouveau
territoire, le Nunavut, en 1999. Le préambule de I'accord
sur les revendications territoriales du Nunavut constate
ouvertement que I'un des objectifs des négociations
menées entre le peuple Inuit et le gouvernement canadien
était de «déterminer de fagon claire et certaine [...] le droit
des Inuits de participer a la prise des décisions concernant
I'utilisation, I'exploitation, la gestion et la conservation

des terres, des eaux et des ressources». Larticle 27 de
I'accord précise qu’avant d’entreprendre toute activité

de prospection pétroliere ou d’autres ressources dans la
zone de peuplement du Nunavut, le gouvernement et le
requérant doivent consulter I'Organisation inuit désignée
(QID).

Loi sur le Nunavut: http://laws.justice.gc.ca/en/result;
Accord sur le Nunavut: http://www.nucj.ca;

R. Stavenhagen, Rapport de mission au Canada,
document de 'ONU référence E/CN.4/2005/88/Add.3,
décembre 2004.

Bolivie:la loi sur les hydrocarbures et leur régulation
En mai 2005, la nouvelle loi N° 3058 sur les hydrocarbures
est entrée en vigueur. Elle stipule que les gisements
d’hydrocarbures, sous toutes leurs formes, appartiennent
a I'Etat.

Larticle 57 de cette loi réglemente également la répartition
du montant de I'impdt direct sur les hydrocarbures (IDH).
Quatre pour cent de I'lDH reviennent aux services de
production, deux pour cent aux services non productifs

et enfin, la loi stipule que le pouvoir exécutif doit attribuer
une partie du solde de cet imp6t aux peuples autochtones

et aborigénes, entre autres bénéficiaires. Lors de
négociations ultérieures, 5 % de I'IDH a été attribué a un
fond de développement des peuples autochtones.

La loi affirme que les peuples autochtones, aborigenes et
paysans ont le droit de consultation et de participation, et
que les peuples et communautés autochtones ont le droit
d’étre consultés concernant tout projet d’exploitation des
hydrocarbures. Larticle 114 stipule que, conformément
aux articles 4, 5, 6, 15 et 18 de la convention N° 169 de
I'OIT, des consultations préalables seront obligatoirement
menées, dans des délais suffisants, auprés des peuples
et communautés autochtones et aborigénes, quel que
soit leur mode d’organisation, concernant tout projet
d’exploitation des hydrocarbures, aux termes prévus par
la loi.

Larticle 115 stipule que, conformément aux articles 6

et 15 de la convention N° 169 de I'OIT, la consultation
doit &tre menée de bonne foi, basée sur la sincérité, la
transparence et animée par la volonté d’informer et de
créer des opportunités. Elles sont menées par les autorités
publiques boliviennes concernées a I'aide de procédures
adaptées aux circonstances et aux caractéristiques de
chaqgue groupe indigéne, en vue de déterminer dans
quelle mesure ceux-ci seraient affectés par ces projets
d’exploitation et de parvenir a un accord ou d’obtenir un
consentement de la part des peuples et communautés
autochtones et aborigénes. Ces consultations sont
obligatoires et les décisions qui en découlent doivent étre
respectées. Dans tous les cas, une consultation doit avoir
lieu a deux moments:

(a) comme condition préalable, avant les étapes
de soumission, d’autorisation, de conclusion

de marché, d’annonce et d’approbation de
mesures, de travaux ou de projets ayant trait aux
hydrocarbures; et

(b) avant I'approbation d’études chargées
d’évaluer leur impact sur I'environnement.

Le chapitre Il de cette loi prévoit I'indemnisation

des peuples intéressés. Lorsque I'exploitation des
hydrocarbures, situés sur des territoires autochtones, a un
impact néfaste, les communautés seront en droit d’exiger
des indemnités financieres aupres des exploitants. (Article
119)

En ce qui concerne ces indemnités, I'article 120 stipule
que:

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



«[’indemnisation se fera en fonction des préjudices subis
suite a la perte de profits liés a des activités de production
traditionnelle et/ou a I'exploitation de ressources
naturelles que les peuples et communautés autochtones,
aborigénes et de paysans ont pu réaliser dans les zones
touchées.»

Il faut signaler que ces articles de la nouvelle loi sur

les hydrocarbures protegent les droits des peuples
autochtones en particulier, ce qui va au-dela des autres
dispositions juridiques existantes. Les organisations
indigénes de Bolivie, notamment la Confédération des
peuples autochtones de Bolivie (CIDOB) ont milité
activement pour 'inclusion de ces chapitres dans la
nouvelle loi.

www.sirese.gov.bo/Marcol egal/Hidrocarburos/

Cas cité dans: Ramiro Molinas Barrios, Los Derechos de
los Pueblos Indigenas en un Proceso de Cambio de la
Naturaleza de la Nacion y del Estado, OIT, 2009.

Thailande: la Constitution des peuples

Les peuples autochtones de Thailande sont aussi bien
des communautés de pécheurs (Chao-lae) que des
chasseurs-cueilleurs vivant dans le sud. On trouve
également divers peuples dans les collines du nord et du
nord-ouest du pays. Seules neuf «tribus des collines» sont
reconnues officiellement, a savoir les Hmong, Karen, Lisu,
Mien, Akha, Lahu, Lua, Thin et Khamu.

La partie Xl de la Constitution thailandaise de 2007
est dédiée aux «droits communautaires». L'article 66
stipule que «les personnes réunies en communautés,
communautés locales ou communautés locales

traditionnelles ont le droit de [...] prendre part a la gestion,
a la sauvegarde et a I'exploitation des ressources
naturelles, de I'environnement et de la biodiversité de
maniere équilibrée et viable». Toutefois, concernant les
implications concretes de cette disposition, I'ancien
rapporteur spécial de I'ONU sur la situation de droits de
I’lhomme et des libertés fondamentales des populations
autochtones s’est inquiété du fait que «malgré la
reconnaissance de la gestion coutumiere des ressources
naturelles par les communautés locales, les instruments
juridiques adoptés récemment, tels que la loi fonciére,

la loi sur les réserves nationales forestiéres ou la loi sur
les parcs nationaux, ne reconnaissent pas les modes
traditionnels de mise en valeur et d’utilisation des terres
par les peuples autochtones et tribaux. L'application de
ces lois a conduit a I'expulsion de nombreux peuples
autochtones et tribaux, considérés comme des occupants
illégaux sur leurs propres terres ancestrales. Elle a aussi
donné naissance a plusieurs différends non résolus au
sujet des terres nationalisées (dont les parcs nationaux,
les bassins versants et les réserves forestieres) et des
terres communautaires. La corruption est, parait-il, tres
largement répandue parmi les officiers chargés de faire
appliquer la loi a I'industrie forestiére».

Constitution des peuples: http://www.asianlii.org/th/legis/
const/2007/;

R. Stavenhagen, Observations générales sur la situation
des droits de I'homme et des libertés fondamentales
des peuples indigenes en Asie, document de I'ONU réf.
E/C.19/2007/CRP.11, 156 mai 2007, paragraphe 10;
IWGIA, The Indigenous World 2008, p. 303 sqq.

VIIl. RESSOURCES NATURELLES




- i
- l
¥ 3 !
- r
0 b
- [F|
¥ i o »

%
L

.
F T

)
3] -
3 g
§ o
=




9.1. DROIT AU DEVELOPPEMENT

Le droit au développement est un droit inaliénable de
I’Homme. Le lien étroit entre les droits de 'homme et le
développement a été I'un des sujets les plus débattus
par les Nations unies depuis plus d’un demi-siecle, mais
il a été rendu explicite par I'adoption, en 1986, de la
Déclaration de I'ONU sur le droit au développement.

La Déclaration des Nations unies sur le droit
au développement stipule que:

1. Le droit au développement est un droit
inaliénable de ’lhomme en vertu duquel toute
personne humaine et tous les peuples ont le droit
de participer et de contribuer a un développement
économique, social, culturel et politique dans
lequel tous les droits de ’'homme et toutes les
libertés fondamentales puissent étre pleinement
réalisés, et de bénéficier de ce développement.
2. |e droit de ’homme au développement
suppose aussi la pleine réalisation du droit des
peuples a disposer d’eux-mémes, qui comprend,
sous réserve des dispositions pertinentes des
deux Pactes internationaux relatifs aux droits de
’'nomme, I’'exercice de leur droit inaliénable a la
pleine souveraineté sur toutes leurs richesses et
leurs ressources naturelles.

La réduction de la pauvreté est I'objectif ultime de la
plupart des stratégies de développement nationales

et internationales, notamment celles financées par

des donateurs et préteurs bilatéraux ou multilatéraux.

La réduction de la pauvreté est également une des
principales préoccupations des peuples autochtones,
ceux-ci représentant une part disproportionnée parmi les
plus pauvres. La Bangue mondiale estime que les peuples
autochtones représentent environ 5 % de la population
mondiale, mais 15 % des personnes vivant dans la
pauvreté.”

En effet, les peuples autochtones ont souvent souffert

du développement au lieu d’en bénéficier. Tandis que la
construction d’infrastructures, I'exploitation pétroliere,
forestiére et miniere ont contribué a la croissance
économique de certains secteurs de la société, elles ont
eu des conséguences désastreuses sur la vie des peuples

1) Banque mondiale, Application de la directive opérationnelle 4.20 sur
les peuples autochtones, 2003.

autochtones. lls ont été dépossédés de leurs terres, leurs
foréts ont disparu et leurs rivieres souffrent de pollution.
lls ont ainsi été privés de leurs moyens de subsistance,
souvent sans recevoir d’indemnités ou I'accés a d’autres
moyens de subsistance. La pauvreté des peuples
autochtones est une conséquence du fait qu’ils se
trouvent généralement en marge de la société dominante.
Cela sous-entend que les peuples autochtones sont
également mis a I’écart du processus d’élaboration des
stratégies de développement et qu’ils n’ont pas acces aux
ressources destinées a réduire la pauvreté.

Il est fondamental de prendre conscience du fait que les
peuples autochtones sont des peuples distincts, avec
une histoire, un territoire, des stratégies de subsistance,
des valeurs et des croyances qui leur sont propres.

lls ont donc leur propre définition de la pauvreté et du
bien-étre. Le préambule de la Déclaration de I'ONU sur
les droits des peuples autochtones reconnait que les
peuples autochtones ont subi des injustices historiques

a cause, entre autres, de la colonisation et de la
dépossession de leurs terres, territoires et ressources; ce
qui les a empéchés d’exercer, notamment, leur droit au
développement conformément a leurs propres besoins et
intéréts.

Si les perceptions et les aspirations propres aux peuples
autochtones ne sont pas prises en compte dans les
programmes et stratégies de développement, ceux-ci
risquent de ne pas améliorer, voire d’aggraver la situation,
par exemple en privant les peuples autochtones de
I’acces a des ressources essentielles, en affaiblissant
leurs structures traditionnelles de gouvernance ou

en contribuant a la disparition de leurs langues. Les
gouvernements doivent veiller a consulter et a faire
participer les peuples autochtones dans le cadre du
processus de développement national, a tous les niveaux.
Sans la participation des peuples autochtones, il est
impossible de s’engager sur la voie d’un développement
fédérateur et durable s’attaquant a la pauvreté.

Au vu de cette situation, la convention N° 169 exige
I’adoption d’une stratégie de développement axée sur les
droits, c’est-a-dire sur le respect des droits des peuples
autochtones a définir leurs propres priorités, ce qui passe
par I'application des principes de consultation et de
participation.

IX. DEVELOPPEMENT




Convention N° 169 de I'OIT:

Article 7

1. Les peuples intéressés doivent avoir le droit

de décider de leurs propres priorités en ce qui
concerne le processus du développement, dans
la mesure ou celui-ci a une incidence sur leur

vie, leurs croyances, leurs institutions et leur
bien-étre spirituel et les terres qu’ils occupent ou
utilisent d’une autre maniere, et d’exercer autant
que possible un contréle sur leur développement
économique, social et culturel propre. En outre,
lesdits peuples doivent participer a I'élaboration,
a la mise en ceuvre et a I'évaluation des plans

et programmes de développement national et
régional susceptibles de les toucher directement.
2. ’amélioration des conditions de vie et de travalil
des peuples intéressés et de leur niveau de santé
et d’éducation, avec leur participation et leur
coopération, doit étre prioritaire dans les plans
de développement économique d’ensemble des
régions qu’ils habitent. Les projets particuliers de
développement de ces régions doivent également
étre congus de maniere a promouvoir une telle
amélioration.

3. Les gouvernements doivent faire en sorte

que, s’il'y a lieu, des études soient effectuées

en coopération avec les peuples intéressés,

afin d’évaluer 'incidence sociale, spirituelle,
culturelle et sur I'environnement que les activités
de développement prévues pourraient avoir sur
eux. Les résultats de ces études doivent étre
considérés comme un critere fondamental pour la
mise en ceuvre de ces activités.

En substance, les droits des peuples autochtones, pour
ce qui est du développement, sont les suivants:

Droit d’exercer un contrdle sur leur propre
développement économique, social et culturel
et de développer des institutions et des initiatives
qui leur sont propres. Les gouvernements doivent
leur en donner les moyens.

Droit d’étre consultés et de participer a

toutes les étapes des plans et des programmes
de développement qui les concernent, au niveau
local, national et régional. Les traditions, les valeurs
et les besoins culturels des peuples indigenes
doivent étre pris en compte lors de I'élaboration
de mesures, des programmes et des projets, non
seulement lorsqu’il s’agit de projets a I'échelle
d’un village mais, également, lorsque des mesures
de développement sont élaborées a I'échelle
nationale.

Droit a ce que des études d’évaluation de
Pimpact des projets soient réalisées: avant la
mise en ceuvre de toute activité de développement,
des études doivent étre menées pour évaluer
I'incidence sociale, spirituelle, culturelle et
environnementale que celle-ci pourrait avoir.

Droit a bénéficier de ces projets: tous les
projets et les programmes de développement
devraient améliorer la situation socio-économique
des peuples autochtones et tribaux. lls ne doivent
en aucun cas porter atteinte a leur bien-étre.

Droit sur leurs terres, territoires et
ressources: les droits des peuples autochtones,
a posséder et utiliser leurs terres, leurs territoires
et les ressources qui s’y trouvent, doivent étre
reconnus et protégés par la loi. Ceci est une des

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



conditions fondamentales requises pour qu’ils
puissent développer leurs sociétés conformément
aux besoins et aux intéréts qui leur sont propres.

La Déclaration de ’ONU sur les droits des
peuples autochtones comporte des dispositions
analogues:

Article 23

Les peuples autochtones ont le droit de définir

et d’élaborer des priorités et des stratégies en

vue d’exercer leur droit au développement. En
particulier, ils ont le droit d’étre activement associés
a I'élaboration et a la définition des programmes
de santé, de logement et d’autres programmes
économiques et sociaux les concernant, et, autant
que possible, de les administrer par I'intermédiaire
de leurs propres institutions.

Les peuples autochtones dans ’agenda international
du développement

Les gouvernements et les organismes internationaux
pour le développement sont tous tenus de convier les
peuples autochtones a participer aux processus de
développement. Au cours des 15-20 dernieres années,
des organismes tels que la Banque mondiale, la Banque
asiatique de développement, le Programme des Nations
unies pour le développement, la Commission européenne
et plusieurs donateurs bilatéraux (comme le Danemark,

la Norvege et I'Espagne) ont pris des mesures afin
d’intégrer les peuples autochtones a leurs programmes
de développement. Ces mesures et ces stratégies
témoignent de bonnes intentions et d’'une meilleure
compréhension des droits des peuples autochtones.

Gréace a cela, les peuples autochtones figurent désormais
dans I'agenda international du développement.
Néanmoins, certains obstacles restent a surmonter
concernant la mise en ceuvre de ces stratégies de
développement. Bien souvent, il n’existe pas de dispositifs
permanents visant a garantir la participation des peuples
autochtones, pas plus que de données ou des statistiques
concernant leur situation. Il n’est pas non plus rare que
les employés du gouvernement et des institutions de
développement soient peu informés des droits, besoins

et priorités des peuples autochtones. Les organisations
autochtones doivent continuer a militer pour participer
davantage aux processus de développement, surtout
depuis que ceux-ci sont de plus en plus centralisés au
niveau national par I'intermédiaire de leurs agendas pour
lefficacité de 'aide.

Droits des peuples autochtones dans I’'agenda pour
Iefficacité de I'aide:

En 2005, plus de 100 pays et organismes ont adopté

la Déclaration de Paris sur I'efficacité de I'aide. La
Déclaration de Paris s’articule autour de cing principes
fondamentaux concernant la coopération internationale
en matiere de développement: appropriation, alignement,
harmonisation, gestion axée sur les résultats et
responsabilité mutuelle. Ces principes vont contribuer a
réduire les colts de transaction ainsi que la fragmentation,
le manque d’efficacité et de viabilité des efforts de
développement. Cependant, une étude approfondie

de I'OIT a montré que la nature-méme de cette
approche risque d’exclure encore davantage les peuples
autochtones, si des précautions spécifiques ne sont pas
employées. Les risques liés a ces cing principes peuvent
se résumer comme suit:

IX. DEVELOPPEMENT




RISQUES PARTICULIERS ENCOURUS PAR LES PEUPLES INDIGENES DU FAIT DES PRINCIPES DE LA DECLARATION DE PARIS

Principes

Appropriation: les pays
en développement
jouent fermement

et efficacement leur
rble de direction en
matiére de politiques
et de programmes de
développement.

Quelques implications générales

Le développement devient davantage centré sur les
Etats bien que la société civile doive aussiy participer.
La qualité des politiques et des programmes
dépendra de la gouvernance (notamment de la
corruption) et des capacités du pays.

Le recours aux conditions imposées par les
donateurs comme instrument des réformes est
contesté. Les donateurs peuvent plutdt se concentrer
sur la concertation autour des mesures a prendre
pour soutenir les changements dans les pays
partenaires.

Conformément a I'approche impulsée par les pays,
les donateurs doivent habiliter le personnel du pays.

Risques spécifiques encourus

par les peuples indigénes

De nombreux peuples indigénes, notamment en
Afrique et en Asie, ne participent que faiblement a
I'appareil gouvernemental et au processus national
de prise de décisions. lIs risquent donc de ne

pas étre pris en compte dans les politiques et les
programmes.

Les donateurs peuvent hésiter a entamer des
concertations sur les politiques a engager en matiere
de questions autochtones.

La plupart des agences de développement ont du
mal & garantir que leurs structures décentralisées ont
la capacité de répondre aux questions autochtones.

Alignement: les
donateurs fondent

leur soutien sur les
politiques, stratégies et
systemes propres aux
pays en développement.

Les donateurs ne définiront plus des stratégies par
pays mais utiliseront les cadres établis par les pays
en matiére de planification, de budgétisation et de
suivi, notamment les procédures et les arrangements
relatifs a la gestion des finances publiques.

Les donateurs doivent aider a pallier les faiblesses
des capacités des institutions des pays partenaires.

"absence de participation des peuples indigenes a la
prise de décisions fait que, souvent, leurs besoins et
priorités ne sont pas reflétés dans les politiques, les
stratégies et les programmes nationaux et qu’ils ne
tirent aucun avantage des efforts de réduction de la
pauvreté.

Si le pays partenaire se montre réticent, il se peut que
les donateurs ne trouvent pas le moyen d’appliquer
leurs propres politiques institutionnelles relatives au
soutien aux peuples indigenes.

Harmonisation: les
donateurs coordonnent
leurs activités et
réduisent au minimum le
co(t de la fourniture de
I’aide.

Les donateurs adopteront des arrangements
nationaux communs en matiére de planification, de
financement, de déboursement, de suivi, d’évaluation
et d’établissement de rapports, et de partage des
informations.

Au lieu d’intervenir individuellement, le donateur
cherchera a apporter un soutien budgétaire ou a
appuyer les approches sectorielles (SWA).

"absence de stratégie globale liée au soutien aux
peuples indigenes (dans le cadre des engagements
inscrits dans les Déclarations de Rome et de Paris)
peut finir par amoindrir la valeur des politiques
individuelles de donateursi en la matiére.

Gestion axée sur les
résultats: les pays en
développement et les
donateurs orientent

les activités de fagon a
atteindre les résultats
escomptés en utilisant
les informations
recueillies pour améliorer
la prise de décisions.

Les politiques nationales doivent se traduire par
des programmes opérationnels classés par priorité,
axés sur les résultats et reflétés dans les cadres de
dépenses a moyen terme (MTEF) et les budgets
annuels. Pour cela, les liens entre planification et
budgétisation doivent étre renforcés.

Les donateurs doivent s’appuyer sur les systemes
de statistiques, de suivi et d’évaluation des pays
partenaires.

La plupart des peuples indigenes n’ont pas la
capacité institutionnelle ou le poids politique
nécessaire pour garantir que leurs besoins et leurs
priorités seront reflétés dans les cadres de dépenses
a moyen terme ou les budgets.

Dans la plupart des pays, les données pertinentes
concernant les peuples indigenes ne sont pas
disponibles et les bureaux nationaux de statistiques
ne peuvent fournir de données détaillées.

Responsabilité mutuelle:
les donateurs et les
pays en développement
sont mutuellement
responsables des
avancées en matiere

de gestion de I'aide

et d’obtention de
résultats concernant le

Il est admis qu’une mise en ceuvre réussie de la
Déclaration de Paris nécessite un soutien continu
des plus hautes sphéres politiques, une pression des
pairs et une action coordonnée aux niveaux mondial,
régional et national.

Le respect des engagements pris sera publiquement
suivi au moyen de 12 indicateurs de I'efficacité de
I’aide, qui ont été élaborés pour suivre et encourager
les avancées par rapport aux grands engagements

Le programme fixé par les Déclarations de Rome

et de Paris est axé sur I'efficacité plutdt que sur la
qualité et la pertinence de I'aide. Par conséquent,
aucun des 12 indicateurs de suivi ne concerne la
gouvernance, les droits de I'Homme, la participation,
la qualité ou le développement pour tous. En d’autres
termes, I'architecture réformée de I'aide ne comporte
aucune sauvegarde permettant de garantir que
I'«efficacité» ne compromet pas I'approche fondée

développement. de partenariat. sur les droits.
La responsabilité des donateurs et des pays en Dans plusieurs pays, la marginalisation en matiere
développement devant les citoyens et les parlements | d’acces a I’éducation et a I'information empéche les
doitétre accrue peuples indigenes de participer au suivi et de mettre
les gouvernements devant leurs responsabilités.
— -

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



IX. DEVELOPPEMENT 121




9.2. APPLICATION CONCRETE:
DEVELOPPEMENT

Danemark: stratégie danoise d’aide aux peuples
autochtones

La premiére «stratégie danoise d’aide aux peuples
autochtones» a été élaborée en 1994 par I'agence
danoise de la coopération internationale (Danida). En
2000-2001, la Danida a invité une équipe d’experts
des peuples autochtones a examiner la mise en ceuvre
de cette stratégie et a émettre des recommandations
concernant sa révision.

Dans ses conclusions générales, I'équipe de révision
estimait que cette stratégie aux multiples facettes «a
permis au Danemark de se concentrer sur les questions
les plus importantes pour les peuples autochtones a
plusieurs niveaux différents: la promotion des droits des
peuples autochtones sur le plan international, I'aide

aux peuples autochtones au moyen d’une coopération
multilatérale ou bilatérale, la coopération avec les ONG et
les organisations des peuples autochtones ainsi que des
questions relatives a I’économie et au commerce».

L’équipe de révision a également constaté que: «[I']
existence d’une stratégie danoise cohérente et globale a
porté ses fruits, a plusieurs niveaux. Au niveau local, des
ONG financées par le Danemark aident a renforcer les
capacités des organisations autochtones tandis qu’au

niveau international, le Danemark joue un réle majeur dans

les processus des Nations unies pour la promotion des

droits des peuples autochtones».

Bien que cet examen ait conclu sur une vision positive

de la stratégie dans son ensemble, il a également été

noté que des efforts doivent étre fournis pour la mettre en
ceuvre avec plus de coordination et de cohérence. Pour
renforcer 'impact de la stratégie, I'équipe d’experts a émis
des recommandations précises:

e Ladiversité des difficultés rencontrées par les
peuples autochtones et de leurs conditions de vie
doit étre prise en compte a tous les niveaux de la
coopération danoise. Par exemple, I'application et
le renforcement des instruments juridiques peuvent
varier d’'un pays a I'autre, de méme que les
capacités et le pouvoir institutionnel des peuples
autochtones ne sont pas, partout, les mémes.

e |a capacité a traiter des questions autochtones
doit étre évaluée dans les ministéres et les
ambassades concernés, et le personnel doit
recevoir une formation afin de maitriser des
connaissances de base sur 'identification des
peuples autochtones, leurs droits, les acquis
méthodologiques, ...etc.

e Un dialogue décentralisé doit étre engagé afin
de faire participer les peuples autochtones des
pays bénéficiaires du programme? au contrble
et au suivi permanents ainsi qu’aux échanges

2) La coopération bilatérale danoise se concentre sur plusieurs pays
«bénéficiaires du programme». Parmi ceux-ci, figurent: le Bangladesh,
le Bénin, le Bhoutan, la Bolivie, le Burkina Faso, I’Egypte, le Ghana, le
Kenya, le Mali, le Mozambique, le Népal, le Nicaragua, 'Ouganda, la
Tanzanie, le Vietham et la Zambie.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



d’observations concernant la mise en ceuvre de la
stratégie danoise.

e | a stratégie danoise doit étre systématiquement
communiquée aux partenaires autochtones et, le
cas échéant, traduite dans les langues parlées par
les peuples autochtones concernés.

e |es échanges d’observations doivent porter, entre
autres, sur les méthodes de mise en place dans
des zones spécifiques, en fonction d’expériences
concretes (par exemple, dans les domaines
de I'éducation bilingue et de la gestion des
ressources).

e | es recherches-actions portant sur des questions
spécifiques doivent étre encouragées. Elles
mettent des universitaires en lien avec des
peuples autochtones et génerent de nouvelles
connaissances sur des sujets spécifiques. Ces
recherches nourrissent ensuite les processus
d’autonomisation des peuples autochtones.

e | e renforcement des institutions des peuples
autochtones doit étre placé au rang des priorités,
car le manque d’institutions autochtones empéche
le processus de développement de fonctionner
pleinement.

La stratégie danoise révisée d’aide aux peuples
autochtones a été adoptée en 2004, et elle est fondée sur
les résultats du processus de révision et de consultation
aupres de représentants des peuples autochtones et
d’ONG. Cette stratégie reste axée sur les droits de ces
peuples. Elle affirme que le droit des peuples a disposer

d’eux-mémes est le principe fondamental de définition
des droits des peuples autochtones au niveau national et
international. Son objectif global est le suivant:
e Renforcer le droit des peuples autochtones
a exercer un contréle sur leurs voies de
développement et a juger eux-mémes des
questions relatives a leur situation sur le plan
économique, social, politique et culturel.

Cette stratégie prévoit d’intégrer la question des
peuples autochtones a tous les niveaux de la politique
extérieure du Danemark et de sa coopération pour le
développement. Elle prévoit également de soulever la
question des peuples autochtones dans le cadre de
dialogues engagés auprés de pays partenaires. Ceci
est conforme aux accords internationaux, notamment
la convention N° 169 de I'OIT dont le Danemark est
signataire.

Les cing éléments fondamentaux de cette stratégie sont

les suivants:

1. Renforcement des droits des peuples
autochtones a ’aide de processus
internationaux; promotion du respect des droits
des peuples autochtones par le biais d’un dialogue
politique fondé sur les déclarations et accords
internationaux et défense du droit des peuples
autochtones a siéger aux instances internationales
qui les concernent.

2. Prise en compte des préoccupations des
peuples autochtones dans les activités de

IX. DEVELOPPEMENT




coopération bilatérale pour le développement;
dialogue approfondi, le cas échéant, concernant les
questions autochtones avec les pays qui coopéerent
avec le Danemark et prise en compte des besoins
des peuples autochtones en termes d’aide aux
programmes sectoriels.

3. Prise en compte des préoccupations des
peuples autochtones dans la coopération
multilatérale pour le développement; dialogue
avec les institutions multilatérales intéressées
concernant I'élaboration de mesures et I'échange
d’observations, repérage des domaines possibles
de coopération et des intéréts communs.

4. Coopération avec les organisations
autochtones et les ONG; soutien financier des
organisations autochtones et des ONG intéressées,
soutien des activités qui ont pour objectif spécifique
I’'amélioration des conditions de vie des peuples
autochtones et la promotion de leurs droits.

5. Prise en compte des peuples autochtones
dans les questions ayant trait a ’économie et
au commerce; stratégies innovantes pour aider les
peuples autochtones a surmonter leurs difficultés
sur le plan économique et commercial, y compris les
difficultés liées a la protection de leur savoir.

Le ministére danois des affaires étrangeres et la Danida
utilisent cette stratégie pour venir en aide aux peuples
autochtones dans les domaines mentionnés ci-dessus,

notamment par le biais de programmes d’aide sectoriels
de grande envergure au Bangladesh, en Bolivie, au Népal
et au Nicaragua.

Stratégie danoise d’aide aux peuples autochtones,
ministére danois des affaires étrangeres, 2004.

Pour plus d’informations, consultez: http://www.um.dk et
http.//www.amg.um.dk/en.

Bangladesh: document de stratégie nationale pour
la réduction de la pauvreté (DSRP-I et DSRP-II)

En 2005, gréce a une forte pression des militants
autochtones et a la coopération entre les consultants
intéressés et des hauts fonctionnaires, des consultations
de grande envergure ont été organisées aupres des
dirigeants autochtones des plaines et des Chittagong

Hill Tracts (CHT) concernant le document de stratégie
nationale pour la réduction de la pauvreté au Bangladesh
(ci-apres «DSRP-I»). Nombre des recommandations de
ces dirigeants ont été approuvées et le DSRP-I présente
une approche respectueuse des droits et du bien-étre
des peuples autochtones. L'expression employée pour
désigner les peuples autochtones est «adivasi/minorité
ethnique», ce qui est bien mieux admis par les peuples
concernés que les termes «peuple tribal» ou «upajati». Ce
document constate que les peuples autochtones souffrent
depuis longtemps d’exclusion et de discrimination (entre
autres) et affirme que:

«Au fil du temps, les communautés adivasi/minorités
ethniques ont éprouvé de forts sentiments de mise a

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



I’écart sur le plan social, politique et économique, de
manque de reconnaissance, de peur et d’insécurité, de
perte de leur identité culturelle et d’oppression sociale.
Les stratégies générales en faveur du développement ont
omis de prendre en compte leurs préoccupations et/ou
ont eu un impact négatif sur eux. Souvent, les questions
et les mesures qui les touchent directement ne font pas
I’'objet de discussions avec les communautés ou les
organisations qui les représentent. Par conséquent, ces
peuples sont particulierement défavorisés sur le plan
socio-économique. L'arrivée massive de personnes
n’appartenant pas a ces minorités ethniques dans les
régions qu’occupent traditionnellement les adivasi/
minorités ethniques a donné lieu a des appropriations de
terrains qui ont conduit les adivasi/membres des minorités
ethniques a se déplacer pour subsister».

Le DSRP-I constate que «la représentation inconséquente
des [adivasi/minorités ethniques] a divers niveaux au

sein du gouvernement et des processus politiques»

les empéche d’influencer les décisions politiques qui

les concernent. En outre, ce document fait état d’un
acces a I'éducation plus difficile pour ces peuples (en
particulier dans les zones isolées) et des difficultés qu’ils
rencontrent pour se procurer les informations dont ils ont
besoin. Parmi les «actions a entreprendre» suggérées
par le document, figurent I'application pleine et entiére de
I’accord de paix des CHT adopté en 1997; la résolution
des problemes liés aux terres et aux foréts dans les

plaines; des actions de prévention contre I'appropriation
des terres et le déplacement forcé; I’'amélioration de
I'acces a I'’éducation, notamment a une éducation dans
la langue maternelle des groupes intéressés; une action
positive pour I'emploi et la création d’un organisme
consultatif au sein duquel ces peuples sont représentés
et qui sera chargé de donner un point de vue sur les
questions relatives aux adivasi.

Bien que le DSRP-I ait marqué un progres historique
dans la politique du gouvernement, le DSRP-II (publié

en 2008) consacre véritablement I'importance des
questions autochtones en termes de gouvernance et

de réduction de la pauvreté. Les expressions «peuple
autochtone» et «<communautés autochtone» y sont
employées indifféremment. Le DSRP-II énonce une vision
selon laquelle il faut sauvegarder «I’identité sociale et
culturelle» des peuples autochtones, «veiller a ce que

les peuples autochtones puissent exercer leurs droits
sociaux, politiques et économiques» et garantir leur
«sécurité et le respect de leurs droits fondamentaux».
Dans le chapitre sur les mesures a prendre a I'avenir,
outre le fait qu’il réitére I'importance de I'application de
I’accord de paix des CHT (1997), le DSRP-Il mentionne la
ratification de la convention N° 169 de I'OIT et I'application
des dispositions de la Déclaration des Nations unies sur
les droits des peuples autochtones. Les autres champs
d’actions principaux sont les droits sur les terres, la
participation aux programmes de développement, le

IX. DEVELOPPEMENT




développement humain, I'autonomisation, les langues
autochtones et I'acces des enfants a I'éducation, I'acces a
I'électricité et I'intégration des questions autochtones aux
politiques nationales. Dans le chapitre consacré aux défis
a relever, le document constate qu’aucun recensement

de population ou autres relevés statistiques n’ont été
effectués concernant les peuples autochtones.

Le processus de consultation lié au DSRP-Il n’a

pas donné de voix aux peuples autochtones autant

que le processus du DSRP-I. Toutefois, la différence
principale est que les dispositions du DSRP-II sur les
peuples autochtones sont attribuées a deux institutions
gouvernementales clairement identifiées: le ministére des
affaires des CHT pour les questions qui touchent les CHT
et la division des affaires spéciales pour celles qui touchent
la région des plaines. Le document prévoit I'intégration
des activités de ces deux institutions aux programmes

de développement actuels et futurs du gouvernement,
notamment par I'intermédiaire des principaux ministeres
concernés. Ceci permet d’offrir une base solide aux
allocations budgétaires.

Raja Devasish Roy, The ILO Convention on Indigenous
and tribal Populations, 1957 and the Laws of Bangladesh:
A Comparative Review, a paraitre.

Kenya: cadre de planification pour les peuples
autochtones

Le Kenya, de méme qu’un certain nombre d’autres
pays africains tels que le Cameroun, la République
démocratique du Congo et la République centrafricaine,
a élaboré en 2006 un cadre de planification pour les
peuples autochtones (CPPI) en collaboration avec la
Banque mondiale, sous I'égide du cabinet présidentiel.

Le CPPI fait partie de la stratégie nationale de réduction
de la pauvreté. Il prévoit que «les aspirations des peuples
autochtones doivent étre prises en compte dans tous les
projets financés par la banque. Ces aspirations peuvent
étre celles de vivre en paix avec leurs voisins, de disposer
de suffisamment de terres pour pratiquer I'agriculture

et faire paitre leurs troupeaux, avoir acces a des foréts
pour y recueillir du miel qui sera consommeé et venadu,

de conserver leurs pratiques culturelles, de bénéficier
d’un acceés équitable aux infrastructures sociales et

aux services techniques, de recevoir des prestations
sociales et économiques adaptées a leur culture, sans
discrimination fondée sur le sexe ou I'age et d’étre
représenteés de maniére équitable dans les institutions qui
prennent des décisions ayant une incidence sur leur vie au
niveau local, régional et national. L’objectif des directives
du CPPI est d’éviter que les projets intervenant aupres
des peuples autochtones n’aient des effets pervers, en
garantissant un processus de consultation préalable,
auxquels les peuples autochtones participent librement
et en connaissance de cause. Si ces effets pervers ne
peuvent étre évités, I'objectif de ces directives est de
réduire ou atténuer cet impact négatif, ou de prévoir des
réparations».

Le CPPI a été élaboré conformément a la politique
opérationnelle N° 4.10 de la Banque mondiale, qui

prévoit des actions spécifiques a entreprendre lorsque
des investissements de la banque et du Fonds pour
I’environnement mondial ont une incidence sur les intéréts
et les droits des peuples autochtones, notamment sur
leurs terres et leurs ressources naturelles. Au Kenya, le
CPPI n’a pas encore été mis en exécution. Il s’applique
uniguement aux projets financés par la Banque mondiale

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



et ne prend donc pas en charge les programmes des
autres donateurs.
Etude de cas réalisée par Naomi Kipuri.

Nouvelle-Zélande: conversion des griefs du passé en
projets d’avenir pour le développement

En septembre 2008, le parlement néo-zélandais a
approuve le plus important reglement de réclamations
jamais effectué. Ces réclamations concernaient les
saisies de terres et de foréts au XIX® siecle par les colons
européens. Ce reglement confie environ 10 % de la forét
plantée néo-zélandaise, activement protégée, au Collectif
du centre de Ille du nord (CNI), qui représente environ
100 000 Maori indigenes. Les Maori ont déja entamé des
procédures de réclamation dans les années 1970. Ce
reglement, qui comprend le montant cumulé du colt des
permis d’exploitation forestiere depuis 1989, s’éléve a
environ 450 millions de dollars néo-zélandais.

Une fois ce reglement effectué, le collectif du CNI
deviendra le plus grand propriétaire terrien indivis en
Nouvelle-Zélande dans le domaine de I'exploitation
forestiére et I'un des plus grands investisseurs de ce
secteur. Lafflux d’'importants profits tirés de I’exploitation
forestiere sera opportun pour les Maori, qui figurent
parmi les citoyens néo-zélandais les plus défavorisés.
Ceux-ci ont un niveau d’instruction et de revenu

faible, sont en moins bonne santé, plus mal logés et
souvent touchés par le chdbmage plus que la moyenne
nationale. Potentiellement, ce réeglement peut donner aux
descendants des Maori des ressources d’une ampleur et
d’une qualité suffisantes pour qu’ils créent, eux-mémes,
leurs emplois de maniére viable.

Le collectif du CNI va mettre sur pied une holding ainsi
qu’une structure de gestion forestiére, afin de gérer cette
terre collectivement et de faire fructifier les profits tirés

de I'exploitation forestiere et autres actifs financiers, de
maniere durable. Pour le collectif, I'une des possibilités
serait de concentrer ses investissements sur I'exploitation
forestiere en Nouvelle-Zélande, qui occupe une place de
plus en plus importante dans ce secteur de I'économie
mondiale. Le bois de plantation forestiere néo-zélandais
est tres recherché en raison de son excellente qualité.

De plus, le Forest Stewardship Council (FSC, conseil de
gestion de la forét) fournit un écolabel certifiant que ces
foréts sont gérées de maniére durable.

George Asher, négociateur en chef, Collectif iwi du centre
de I'ile du nord: Indigenous tribes transform historic
grievances into a bright future, 2008;
http.//www.cniforest.co.nz.

IX. DEVELOPPEMENT




#
Lo

P -
? I.WN—W
F _w. : T
\ Au
‘LiJ
CEy: . E
| _“..:". J
Nl ik :....__:
: .nh__: .:_"___: i
e .._...N.... ] .:_:_._____:._.____..ﬂ_n.u-.._d,.,____.r_._._
i * = ___m_q _______;h__%_w T
- .....i_ ~ i1 ..:_ L ..__._._.__._.._._....____... ...."w_....n“
& .ﬁ__-
o
T e 2 ¢



millions d’enfants autochtones dans le monde sont privés
de leur droit a I'éducation.”

C’est depuis bien longtemps que les peuples autochtones
appartiennent aux classes sociales les plus pauvres, les
plus exclues et les plus défavorisées au monde. L'un des
facteurs qui handicapent le plus les peuples autochtones
est qu'ils ne recoivent pas une éducation de qualité. Des

1) http://portal.unesco.org/education/en/ev.php-URL_ID=30859&URL_
DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html.

Difficultés rencontrées par les enfants
autochtones en termes d’éducation

L’accés a I’éducation n’est pas équitable.

Au Guatemala, les peuples autochtones sont
scolarisés de moitié moins longtemps que les
personnes non autochtones. En moyenne, au
Mexigue, les membres adultes des peuples
autochtones ont passé trois ans a I'école, contre
six pour les personnes non autochtones. Au Pérou,
cette moyenne est de six ans de scolarisation

pour les adultes autochtones et de neuf ans pour
les personnes non autochtones. De plus, les
enseignants des écoles autochtones ont souvent
moins d’expérience et d’instruction et le principe
d’éducation bilingue est mis en ceuvre de maniere
inappropriée. L’'un des facteurs qui handicapent le
plus les peuples autochtones d’Amérique latine est
qu’ils ne regoivent pas une éducation de qualite.?

Disparition des langues autochtones

Par le passé, les Etats nordiques ont adopté et mis
en ceuvre des mesures destinées a faire disparaitre
la culture autochtone des Samis, en particulier

2) Sandra Williams, Indigenous Education Latin America,
2007, disponible sur http://poverty.suite101.com/article.cfm/
indigenous_education_latin_america.

par le biais du systeme éducatif. Au cours du

XIXe siecle, sous I'influence d’une mouvance
nationaliste, la Norvege a décidé de rendre les
Samis aussi norvégiens que possible. La langue
same a donc été bannie des écoles norvégiennes,
jusgu’a la fin des années 1960.%

Enfants autochtones et travail des enfants
Des études de I'OIT ont révélé que les enfants
autochtones sont beaucoup plus souvent touchés
par le travail des enfants; ce qui porte atteinte a
leur santé, leur sécurité et/ou leur moralité. lls sont
également touchés par les pires formes du travail
des enfants, dont I'esclavage, le travail force,

la traite d’enfants, I'enrblement forcé dans les
conflits armeés, la prostitution, leur utilisation a des
fins pornographiques ou dans le cadre d’activités
illicites telles que le trafic de stupéfiants. Pour
lutter contre le travail des enfants autochtones, il
faut adopter une approche axée sur leurs droits,
notamment leur droit & une éducation accessible et
de qualité.

Voir: Guidelines for Combating Child Labour
among Indigenous and Tribal Peoples, OIT, 2007.

3) John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

X. EDUCATION




Dans le cas des peuples autochtones, ce n’est pas
uniquement une durée de scolarisation plus courte, voire
I’'absence compléte de scolarisation qui pose probleme,
mais également le contenu et les objectifs de I’éducation a
laquelle ils ont acces. On a souvent constaté que I'éducation
a été 'un des principaux moyens employés par les Etats
dans le cadre de politiques d’assimilation des peuples
autochtones a la société dominante, participant ainsi a
I'élimination de leurs cultures, langues et modes de vie.
Il'y a donc un certain nombre de paramétres a prendre
en compte lors de I'application des dispositions de la
convention relatives a I’éducation:
e |es aspects individuels et collectifs du droit a
I'éducation;
e |a qualité de I'éducation proposée aux peuples
autochtones;
e |’élimination des discriminations et des préjugés
par le biais de I'’éducation.

10.1. ASPECTS INDIVIDUELS ET COLLECTIFS
DU DROIT A LEDUCATION

Le droit international relatif aux droits de I’homme
reconnait le droit a I’éducation en tant que droit
élémentaire de la personne. L’éducation permet aux
individus de faire s’épanouir leur personnalité et de
développer leurs capacités, ce qui leur permet ainsi

de s’intégrer réellement dans la société. Les droits
individuels a I'’éducation sont énoncés dans le Pacte
international relatif aux droits économiques, sociaux et
culturel et dans la Convention des droits de I'enfant. Le
droit international relatif aux droits de I’'homme reconnait
que le droit des individus a I'éducation, méme s’il est
pleinement appliqué, ne suffit pas a répondre aux besoins
des sociétés autochtones. Outre le besoin et le droit des
individus a I'’éducation, les peuples autochtones ont des
droits et des besoins collectifs, fondés sur leur souhait
de transmettre aux générations futures une histoire, une
culture, des valeurs, une langue, un savoir, des stratégies
de subsistance et des modes d’apprentissage qui leur
sont propres.

Le Comité des droits de I’enfant, dans son
observation générale N° 11 (2009), décrit ainsi le
double aspect, individuel et collectif, du droit a
I’éducation:

L’éducation des enfants autochtones contribue

a la fois a leur développement individuel et
communautaire et a leur participation a la société
en général. [’éducation de qualité permet aux
enfants autochtones d’exercer leurs droits
économiques, sociaux et culturels pour leur

profit personnel mais aussi pour le profit de leur
communauté. En outre, elle renforce I'aptitude
des enfants a exercer leurs droits civils, ce qui leur
permet d’influencer les processus décisionnels et
d’améliorer la protection des droits de I'homme.
Par conséquent, la mise en ceuvre du droit a
I’éducation des enfants autochtones est un
moyen essentiel de permettre I'autodétermination
des peuples autochtones et I'autonomisation
individuelle de leurs membres.”

4) CRC/C/GC/11

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




Lorsque le droit des peuples autochtones a I'éducation est
étudié, il faut donc prendre en compte deux catégories de
droits: premiérement, le droit individuel a I’éducation en
vertu duquel tous doivent bénéficier d’'un acces équitable
a I'éducation et deuxiemement, les droits collectifs a une
éducation qui tient compte des besoins spécifiques des
peuples autochtones. La convention N° 169 de I'OIT
reprend ces deux principes complémentaires de droits
individuels et collectifs aux articles 26 et 27:

La convention N° 169 de I’OIT stipule que:
Article 26

Des mesures doivent étre prises pour assurer aux
membres des peuples intéressés la possibilité
d’acquérir une éducation a tous les niveaux au
moins sur un pied d’égalité avec le reste de la
communauté nationale.

Article 27

1. Les programmes et les services d’éducation
pour les peuples intéressés doivent étre
développés et mis en ceuvre en coopération avec
ceux-ci pour répondre a leurs besoins particuliers
et doivent couvrir leur histoire, leurs connaissances
et leurs techniques, leurs systemes de valeurs et
leurs autres aspirations sociales, économiques et
culturelles.

2. 'autorité compétente doit faire en sorte que la
formation des membres des peuples intéresses et
leur participation a la formulation et a I'exécution
des programmes d’éducation soient assurées

afin que la responsabilité de la conduite desdits
programmes puisse étre progressivement
transférée a ces peuples s'il y a lieu.

3. De plus, les gouvernements doivent reconnaitre
le droit de ces peuples de créer leurs propres
institutions et moyens d’éducation, a condition que
ces institutions répondent aux normes minimales
établies par I'autorité compétente en consultation
avec ces peuples. Des ressources appropriées
doivent étre fournies a cette fin.

Les articles 26 et 27 s’inspirent de I'objectif principal

de la convention N° 169, qui est de promouvoir et de
protéger le droit des peuples autochtones a préserver

et a développer leurs cultures, leurs modes de vie, leurs
traditions et coutumes et de continuer a exister au sein de
la société de leur pays sans avoir a renier leur identité, leur
culture, leurs structures et leurs traditions (voir également
les rubriques 3.2 et 3.3 sur 'égalité et les mesures
spéciales). Larticle 27 affirme les principes fondamentaux
suivants:

Les programmes éducatifs destinés aux peuples
autochtones doivent étre élaborés et mis en ccuvre
avec leur collaboration, afin de répondre a leurs
besoins spécifiques.

Cela sous-entend que les peuples autochtones ont le droit
de prendre véritablement part a I'élaboration et a la mise
en place de ces programmes éducatifs, afin de s’assurer
qu'ils répondent bien a leurs besoins spécifiques et que
leurs valeurs, leur culture, leurs savoirs et leurs langues
sont bien intégrés aux programmes. Cette disposition
insiste également sur le fait que les programmes éducatifs
doivent faire écho aux aspirations sociales, économiques
et culturelles des peuples autochtones. Cela revient a
reconnaitre que I'éducation est un moyen important pour
les sociétés autochtones de se développer conformément
a leurs propres priorités et aspirations.

La gestion des programmes éducatifs doit étre
confiée progressivement aux peuples autochtones.
En outre, le paragraphe 3 de I'article 27 reconnait que les
peuples autochtones ont le droit de créer leurs propres
établissements scolaires et moyens d’éducation et
affirme que les Etats doivent leur fournir des ressources
adéquates a cette fin. Néanmoins, ces établissements
doivent respecter les normes minimales d’éducation du
pays. Concretement, ces deux dispositions reconnaissent
que les peuples autochtones ont le droit a un certain
degré d’autonomie en matiere d’éducation, dans la mise
en ceuvre des programmes et moyens éducatifs généraux
et par le biais de la création de leurs propres institutions
éducatives.

X. EDUCATION




Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones:

Article 14

1. Les peuples autochtones ont le droit d’établir

et de contrbler leurs propres systemes et
établissements scolaires ou I'enseignement

est dispensé dans leur propre langue, d’une
maniere adaptée a leurs méthodes culturelles
d’enseignement et d’apprentissage.

2. | es autochtones, en particulier les enfants, ont
le droit d’accéder a tous les niveaux et a toutes les
formes d’enseignement public, sans discrimination
aucune.

3. Les Etats, en concertation avec les peuples
autochtones, prennent des mesures efficaces
pour que les autochtones, en particulier les
enfants, vivant a I'extérieur de leur communauté,
puissent accéder, lorsque cela est possible, a un
enseignement dispensé selon leur propre culture et
dans leur propre langue.

Larticle 14 de la Déclaration de I'ONU sur les
droits des peuples autochtones réaffirme le droit
des peuples autochtones a établir et controler leurs
propres systemes et établissements scolaires.

Cela doit étre lu a la lumiere des articles 3 et 4

de la déclaration, qui reconnaissent le droit des
peuples autochtones a disposer d’eux-mémes.
Ceux-ci, dans I'exercice de ce droit, ont également
le droit a I'autonomie, notamment a I'autonomie
gouvernementale, en ce qui concerne la gestion
des affaires locales et internes. Etant donné que,
logiguement, I'’éducation fait partie des «affaires
locales et internes» des peuples autochtones,
ceux-ci ont donc le droit a I'autonomie en matiere
d’éducation. Lorsque les peuples autochtones
souhaitent exercer ce droit a I'autonomie, le rle
principal de I'Etat concernant I'éducation des
autochtones est de veiller a ce que leurs systemes
et établissements scolaires soient conformes

aux normes minimales nationales d’éducation.
Toutefois, ce type d’évaluation doit étre effectué
en coopération avec les peuples autochtones, qui
doivent prendre pleinement part au processus.

En outre, I'Etat doit financer de manigre

adéquate la création et le fonctionnement de ces
établissements.?

5) John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




10.2. QUALITE DE LEDUCATION PROPOSEE
AUX PEUPLES AUTOCHTONES

’éducation peut apporter une solution aux deux
principales préoccupations des peuples autochtones: le
respect de leur culture et la diversité linguistique.

C’est principalement grace aux peuples autochtones que
la diversité culturelle et linguistique dans le monde est
vivace. Cette diversité culturelle et linguistique est une
richesse, composée de structures uniques et complexes
de savoirs, de compétences et de pratiques, préservées
et développées au fil d’'une longue histoire au contact de
la nature et d’autres peuples, transmises de génération
en génération. Les liens entre la langue, la culture et
I’environnement impliquent que la diversité biologique,

la diversité culturelle et la diversité linguistique sont des
manifestations distinctes, mais étroitement liées, de la
diversité de la vie. Les cultures autochtones ont, donc, un
rble essentiel a jouer dans l'instauration d’un processus de
développement durable.

L’'UNESCO estime que plus de 50 % des 6 700

langues parlées actuellement sont menacées de

disparition.

® 96 % des langues dans le monde sont parlées
par 4 % de la population mondiale.

e En moyenne, une langue disparait tous les
quinze jours.

e 80 % des langues africaines n’ont pas de
transcription écrite.

http://www.unesco.org/culture/ich/index.

php?pg=00136

De plus, pour mettre fin a la discrimination et a la mise
a I'écart dont ils sont victimes, les peuples autochtones
doivent acquérir les connaissances nécessaires afin de
prendre pleinement part a la vie sociale de leur pays,
sur un méme pied d’égalité que les autres. Cela passe
notamment par la connaissance de leurs droits et la
maitrise de la langue officielle du pays.

Face a cette situation, la convention N° 169 comporte

plusieurs articles qui ont spécifiguement trait au contenu
et a la qualité de I’éducation des peuples autochtones:

Convention N° 169 de I'OIT

Article 28

1. Lorsque cela est réalisable, un enseignement
doit étre donné aux enfants des peuples intéressés
pour leur apprendre a lire et a écrire dans leur
propre langue indigene ou dans la langue qui est la
plus communément utilisée par le groupe auquel
ils appartiennent. Lorsque cela n’est pas réalisable,
les autorités compétentes doivent entreprendre
des consultations avec ces peuples en vue de
I’adoption de mesures permettant d’atteindre cet
objectif.

2. Des mesures adéquates doivent étre prises
pour assurer gue ces peuples aient la possibilité
d’atteindre la maitrise de la langue nationale ou de
I'une des langues officielles du pays.

3. Des dispositions doivent &tre prises pour
sauvegarder les langues indigenes des peuples
intéressés et en promouvoir le développement et la
pratique.

Article 29

L’éducation doit viser a donner aux enfants des
peuples intéressés des connaissances générales et
des aptitudes qui les aident a participer pleinement
et sur un pied d’égalité a la vie de leur propre
communauté ainsi gu’a celle de la communauté
nationale.

Ces dispositions font état des besoins des peuples
autochtones en termes d’éducation interculturelle et
bilingue, axée sur le respect de la diversité culturelle et
linguistique et qui promeut I’éducation en tant qu’outil
de diffusion de la démocratie, de la tolérance et des
droits de ’homme. Aux termes de la convention N° 169,
certains des principes élémentaires de cette éducation
interculturelle et bilingue sont les suivants:

Incorporation du savoir, de I’histoire, des valeurs et
des aspirations des peuples autochtones dans le
curriculum.

L’élaboration de curriculums variés, culturellement adaptés
et pertinents pour le public local, qui permettent d’acquérir
des qualifications adaptées et qui tiennent compte des
besoins des gargons et des filles est indispensable

pour garantir le respect des cultures autochtones et la
sauvegarde, la transmission et I'approfondissement des
connaissances des autochtones. Dans certains pays ou
les peuples autochtones sont minoritaires par rapport a

X. EDUCATION




I’ensemble de la population, I’éducation des autochtones
n’est qu’un détail au sein du systéeme éducatif en général,
alors que dans d’autres pays, elle est au coeur des
préoccupations de I'’éducation nationale. Dans certains
pays, les peuples autochtones élaborent eux-mémes des
curriculums adaptés a leurs besoins afin de combattre leur
isolement, tandis que dans d’autres pays, ces curriculums
font partie des mesures et des stratégies de I’éducation
nationale. Ce processus requiert certaines aptitudes
techniques, acquises par le biais de I'élaboration de
mesures et de stratégies de formation, de recrutement

et d’affectation d’enseignants autochtones. Cela passe
notamment par la garantie de I'accés des étudiants
indigenes a I’éducation secondaire et a I’'enseignement
supérieur. Dans certains pays, I'attribution de bourses ou
d’autres mesures spéciales, peuvent s’avérer nécessaires
pour promouvoir I'acces des étudiants autochtones, en
particulier des filles, a I’éducation. En outre, les écoles
sont souvent congues conformément aux normes et aux
préférences de la culture dominante, sans tenir compte
des valeurs et pratiques des peuples autochtones. Les
programmes de développement des infrastructures
éducatives devraient adapter la conception des écoles aux
différents contextes culturels.

Accés a des connaissances et des compétences
générales.

’éducation interculturelle est basée sur un processus
d’apprentissage mutuel dans les écoles, reflété par les
curriculums, et qui prend en compte les difficultés posées
par la diversité culturelle, faisant de I’éducation un moyen
de promotion de la participation de tous les groupes au
faconnement de la société. C’est pourquoi les peuples
autochtones doivent impérativement avoir acces a une
éducation qui leur permette d’acquérir les compétences et
les connaissances nécessaires a méme de leur permettre
de prendre part a la vie sociale du pays et y apporter leur
contribution. Cela est d’autant plus vrai qu’on observe

un phénomene d’urbanisation et de mondialisation

de I'économie, et que de plus en plus de personnes
autochtones doivent rivaliser avec d’autres pour obtenir un
emploi sur le marché du travail.

Education bilingue et alphabétisation en langue
autochtone.

Paradoxalement, bien que le bilinguisme et le
multilinguisme permettent d’empécher la disparition

de certaines langues, la plupart des grands groupes
linguistiques ne les encouragent pas, car les personnes
qui parlent I'une de ces langues prédominantes
considérent le monolinguisme comme la norme, I'état
idéal du langage humain (UNESCO: Atlas des langues

en péril dans le monde, 2001). De nombreux pays sont
dotés de dispositions constitutionnelles et 1égislatives
concernant les droits linguistiques, mais celles-ci sont
rarement mises en ceuvre dans le cadre de I'éducation
formelle. Le défi est donc d’offrir, conformément a ce que
stipulent la convention N° 169, la Déclaration sur les droits
des peuples autochtones et la Déclaration universelle de
'UNESCO sur la diversité culturelle, une éducation bilingue
aux enfants autochtones qui leur permette d’acquérir
des compétences dans leur langue autochtone et dans
la langue officielle du pays. Outre la nécessité générale
de proposer une éducation bilingue, certains groupes

de taille réduite et défavorisés sur le plan de I'instruction
sont particulierement susceptibles de voir leur langue
disparaitre et d’étre mis a I’écart du systéme éducatif
national. Ces groupes doivent étre identifiés et faire I'objet
de mesures spéciales. De plus, pour pouvoir offrir une
éducation bilingue et contribuer a la sauvegarde des
langues autochtones, les programmes éducatifs doivent,
le cas échéant, élaborer des manuels d’alphabétisation,
d’apprentissage de la grammaire et du vocabulaire et
autres supports didactiques en langue autochtones®.

6) Voir également: Tool Kit: Best Practices for Including Indigenous
Peoples in Sector Programme Support, DANIDA, 2004.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Mouvement de I’éducation pour tous:

La vaste majorité des pays du monde adhéere au
mouvement Education pour tous (EPT), qui établit
six objectifs éducatifs a atteindre pour satisfaire
les besoins de tous les enfants, jeunes et adultes
en termes d’apprentissage d’ici 2015. Ces six
objectifs, qui font également partie des Objectifs
du Millénaire pour le développement (OMD), sont
les suivants:

Objectif 1: développer la protection et I'éducation
de la petite enfance.

Objectif 2: apporter un enseignement primaire
obligatoire et gratuit de qualité pour tous.
Obijectif 3: promouvoir I'acquisition des
compétences de la vie courante pour les
adolescents et les jeunes.

Objectif 4: améliorer de 50 % les niveaux
d’alphabétisation des adultes.

Objectif 5: éliminer les disparités entre les sexes
d’ici 2005 et instaurer I'égalité dans I’éducation
d’ici 2015.

Objectif 6: améliorer la qualité de I'éducation.

Le mouvement de I'EPT reconnait qu'il est
nécessaire de porter une attention particuliere aux
enfants les plus défavorisés et les plus vulnérables,
notamment les enfants autochtones, d’utiliser la
langue maternelle de I'apprenant et d’enseigner
les autres langues dont il a besoin, d’élaborer

des curriculums adaptés et utiles, fondés sur
I’environnement direct de I'éleve et centrés sur

les connaissances et aptitudes générales qui
s’appliguent a sa vie quotidienne. Ce mouvement
reconnait également que proposer a tous un
enseignement de qualité sous-entend I'adoption
de mesures spéciales, notamment dans le cas des
peuples autochtones car «nombre d’entre eux ne
pourront pas recevoir une éducation de qualité tant
que leurs besoins ne feront pas I'objet de mesures
Spéciales et d’une attention particuliere».

Il est donc tres important que les gouvernements,

les peuples autochtones, les donateurs et les
organisations de la société civile collaborent

en vue d’élaborer des stratégies spécifiques
destinées a atteindre ces objectifs pour les peuples
autochtones, dans le cadre d’une stratégie
nationale en faveur de I'EPT.

Voir: http.//www.unesco.org/education/efa.

Le comité des droits de I’enfant des Nations

unies reconnait lui aussi que le droit des enfants
autochtones a I'’éducation n’est pas qu’une
question d’acces a I'enseignement, mais
également de son contenu. Le comité suggere
que les Etats membres examinent et revoient, avec
la participation active des peuples autochtones,

les programmes d’enseignement et les manuels
scolaires afin de promouvoir parmi tous les enfants
le respect de I'identité culturelle, I'histoire, la langue
et les valeurs des peuples autochtones.”

De plus, le comité estime que les enfants
autochtones ont le droit d’apprendre a lire et a
écrire dans leur langue maternelle (indigene) ou
dans la langue la plus communément utilisée par le
groupe auquel ils appartiennent, ainsi que dans la
ou les langue(s) officielle(s) du pays gu’ils habitent.
Cette recommandation fait référence a I'article 28,
paragraphe 1 de la convention N° 169 et le rend
applicable & tous les Etats membres du Comité
des droits de I'enfant. Le comité recommande
également aux Etats membres de prendre des
mesures concretes afin d’augmenter le nombre
d’enseignants appartenant a des communautés
autochtones et d’attribuer des ressources
financieres, matérielles et humaines suffisantes

a la mise en ceuvre efficace des programmes et
mesures dans le domaine de I’éducation.?

7) Comité des droits de I’enfant des Nations unies,
Recommendations on the Rights of Indigenous Children,
3 octobre 2003 (Débat général sur les droits des enfants
indigénes).

8) John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

X. EDUCATION




10.3. ELIMINATION DES DISCRIMINATIONS
ET DES PREJUGES PAR LE BIAIS DE
L’EDUCATION

La convention N° 169 ne traite pas uniqguement de
I’éducation telle qu’on I'entend au sens traditionnel. Elle
prévoit également le recours a la communication et a

la sensibilisation pour promouvoir I'autonomisation des
peuples autochtones et mettre fin aux discriminations et
aux préjugeés a leur encontre.

Article 30

1. Les gouvernements doivent prendre des
mesures adaptées aux traditions et aux cultures
des peuples intéressés, en vue de leur faire
connaitre leurs droits et obligations, notamment

en ce qui concerne le travalil, les possibilités
économiques, les questions d’éducation et de
santé, les services sociaux et les droits résultant de
la présente convention.

2. A cette fin, on aura recours, si nécessaire, & des
traductions écrites et a I'utilisation des moyens de
communication de masse dans les langues desdits
peuples.

Article 31

Des mesures a caractere éducatif doivent étre
prises dans tous les secteurs de la communauté
nationale, et particulierement dans ceux qui

sont le plus directement en contact avec les
peuples intéressés, afin d’éliminer les préjugés
gu’ils pourraient nourrir a I’égard de ces peuples.
A cette fin, des efforts doivent étre faits pour
assurer que les livres d’histoire et autres matériels
pédagogiques fournissent une description
équitable, exacte et documentée des sociétés et
cultures des peuples intéressés.

La sensibilisation et la formation sont des moyens
essentiels de renforcement de la capacité des peuples
autochtones a utiliser leurs institutions pour développer
leurs sociétés et communautés tout en prenant part,
activement, a la vie de la société dominante et en 'y
apportant leur contribution. Ceci revét d’autant plus
d’importance que les institutions autochtones ont été
affaiblies ou discréditées et ne sont pas en mesure de
revendiquer et faire appliquer leurs droits.

D’un autre coté, la sensibilisation, la formation et
I’éducation peuvent favoriser I'élimination des préjugés

a I'encontre des cultures et des langues autochtones.
Cela va dans le sens des revendications des peuples
autochtones, qui souhaitent qu’une éducation
interculturelle soit proposée a I'ensemble de la société

au lieu d’étre considérée comme une priorité pour les
peuples autochtones uniquement. Enfin, I'éducation et la
communication interculturelles peuvent servir a prévenir et
minimiser les conflits dans les sociétés multiculturelles.

La Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones comporte des dispositions
analogues:

Article 15

1. Les peuples autochtones ont droit a ce que
I’enseignement et les moyens d’information
reflétent fidelement la dignité et la diversité de leurs
cultures, de leurs traditions, de leur histoire et de
leurs aspirations.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces, en
consultation et en coopération avec les peuples
autochtones concernés, pour combattre les
préjugeés et éliminer la discrimination et pour
promouvoir la tolérance, la compréhension et de
bonnes relations entre les peuples autochtones et
toutes les autres composantes de la société.

10.4. APPLICATION CONCRETE: DROIT A
L’EDUCATION

Cameroun: I’éducation informelle

Une étude sur I'’éducation informelle dans la communauté
Baka dans la commune de Mbang au Cameroun a

révélé I'importance de la modulation des systéemes
d’enseignement et leur adaptation aux spécificités des
communautés autochtones. Elle révele aussi, qu’en sus
de I'acces de plus en plus large des enfants Baka a
I’éducation, I'enseignement adapté a permis entre autres
de sauvegarder des pratiques culturelles anciennes de

la communauté autochtone en question, de renforcer
I'implication des autochtones dans la gestion de la
scolarité des enfants et le choix des programmes, le
renforcement du bilinguisme et la réduction des pratiques
discriminatoires.

Partant du constat que la communauté Baka du
Cameroun souffre de discrimination dans I'acces

a I'éducation et considérant leur mode de vie de
pécheurs-cueilleurs nomades, une initiative baptisée

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



ORA (Observer — Réfléchir — Agir) a été mise en ceuvre
dans un esprit de consultation et de participation de la
communauté concernée ainsi que la prise en compte
de I'environnement social et écologique des apprenants
pour la définition d’une approche novatrice dont les
autochtones seraient les acteurs centraux.

Ces méthodes d’enseignement adaptées a la réalité
autochtone camerounaise viennent en aboutissement
de I'initiative de I'Etat camerounais de mettre sur pied un
cadre conceptuel & I'Education de Base Non Formelle
(EBNF) en 1995.

L'expérience de I'’éducation informelle menée dans la
localité de Mbang (Sud-Est du Cameroun) démontre
clairement que la prise en compte des spécificités
culturelles notamment linguistiques des autochtones
renforce la cohésion communautaire, brise les préjugés
discriminatoires et renforce le dialogue interethnique. I
convient de signaler le rble prépondérant des parents,
notamment les femmes, dans I’éducation des enfants et la
transmission des valeurs ancestrales, étant donné qu’elles
sont les détentrices de savoir-faire et de connaissances
voués a la disparition s’ils ne sont pas légués aux
générations futures.

[’étude met I'accent sur l'interaction «environnement —

contenus enseignés»: en puisant les enseignements de

la forét comme milieu naturel des apprenants, I’éducation
informelle réussit le défi de former I’'enfant autochtone de
la communauté Baka tout en renforgant sa personnalité et
ses aspirations.

La définition d’un cadre Iégislatif approprié et inspiré

des dispositions de la convention N° 169 de I'OIT -
notamment dans sa partie VI — et de la Déclaration des
Nations Unies sur les droits des peuples autochtones du
13 septembre 2007 peut s’avérer un moyen judicieux
pour la consolidation des résultats de ses expériences
pionnieres.

Bonnes pratiques de la mise en ceuvre de la convention
N° 169 de I'OIT en matiere d’éducation. Cas de
I’éducation des enfants Baka dans la commune rurale de
Mbang (Cameroun), OIT, 2008.

Groenland: langue, éducation et autonomie
gouvernementale

Le kalaallisut est un dialecte groenlandais dérivé de la
langue inuit. Pendant de nombreuses années, cette
langue a du rivaliser avec le danois, la langue des colons,
et comme beaucoup d’autres langues autochtones, elle
était alors en péril.

Aujourd’hui, le kalaallisut est une langue vivante parlée par

X. EDUCATION




80 % des 56 700 personnes qui vivent au Groenland. Il
est utilisé au parlement, dans les médias, les écoles et les
établissements d’enseignement supérieur. |l se développe
aux cdtés du danois au sein d’une société bilingue
moderne. Le processus de sauvegarde de la culture et
de la langue inuit est intimement lié au processus de
développement de I'autonomie gouvernementale au
Groenland.

Suivant la tradition, I'éducation s’effectuait au sein

de la famille. La mere était le principal enseignant, la
personne qui éduque la nouvelle génération afin qu’elle
forme une société de chasseurs capable d’assurer sa
propre subsistance. L'éducation scolaire a été introduite
a I'époque de la colonisation. L'un des objectifs de la
colonisation danoise était d’évangéliser les Inuits. Les
missionnaires tenaient absolument a ce que la population
soit capable de lire la Bible. Les écoles publiques sont
apparues au Groenland en 1905. Depuis lors, I’éducation
élémentaire de I'’ensemble de la population du Groenland,
y compris les habitants des villages isolés, fut régie par

la loi sur I'école et la religion. Des matieres telles que la
religion, le groenlandais et les mathématiques figuraient
aux programmes scolaires, que des catéchistes qualifiés
étaient chargés d’enseigner. En plus de I'enseignement,
ces catéchistes officiaient également a I'église.

En 1925, la loi sur 'administration a rendu la scolarisation
obligatoire pour les enfants de 7 a 14 ans et a offert la
possibilité d’enseigner la langue, la culture et I'histoire

danoise. Linstruction étant dispensée en danais,
I’éducation a été de plus en plus influencée par les normes
et les traditions danoises.

Au cours de la Seconde Guerre mondiale, le Groenland a
été completement isolé du Danemark et a acquis, a cette
occasion, une certaine expérience dans la gestion de ses
propres affaires. Aprés la guerre, les Groenlandais ont
commencé a revendiquer plus de pouvoir et un statut égal
aux autres citoyens.

En 1953, le parlement danois a modifié la Constitution,
inscrivant le Groenland en tant que comté d’outre-mer du
royaume du Danemark et accordant aux Groenlandais un
statut égal aux autres citoyens danois. Deux siéges furent
réservés aux représentants groenlandais au parlement
danois, comme c’est toujours le cas aujourd’hui. Cette
modification de la Constitution fut ensuite approuvée

par un référendum organisé au Danemark, mais pas au
Groenland. Ceci a constitué la premiére étape vers une
décolonisation progressive du Groenland. Le nouveau
statut du Groenland a également ouvert la voie a des
investissements dans les domaines de I'éducation, de la
santé et des infrastructures. Pour que les Groenlandais
puissent bénéficier de ces investissements, une
campagne de promotion de la migration vers les villes a
été lancée. Ceci a entrainé des changements radicaux,
bien que parfois mal accueillis, dans la vie des Inuits.

La politiqgue danoise de développement mise en ceuvre de

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



1953 jusqu’a la fin des années 1970 a eu quelques effets
bénéfiques. Toutefois, elle avait également ses limites.
Par exemple, de 1951 a 1960, le nombre d’éleves dans
les écoles publiques a augmenté de 70 %, puis a été
multiplié par deux entre 1960 et 1967. Malheureusement,
comme trop peu d’enseignants groenlandais avaient été
formés, on a di faire appel a des enseignants danois
venus du Danemark. Le taux élevé d’enseignants danois,
qui rentraient souvent au Danemark aprés deux ans de
service, posait probleme en termes de continuité dans
I’éducation.

En 1979, le Groenland obtint I'autonomie interne et fut
donc doté d’un gouvernement semi-autonome dirigé

par des Inuits. La loi sur I'autonomie interne a entrainé la
modification des politiques linguistiques et éducatives.
Cette loi a en effet consacré le groenlandais (kalaallisut)
langue principale, bien que le danois continuat a étre
toujours enseigné. Aux termes de cette loi, I'administration
était tenue d’utiliser les deux langues.

La nouvelle loi scolaire de 1980 avait pour objectif
principal de «renforcer le statut du kalaallikut» en exigeant
que Pinstruction soit dispensée dans cette langue, tandis
que le danois devait étre enseigné a partir de la 4° en

tant que langue étrangere. Le programme des matieres
enseignées a I'école devait étre mieux adapté aux besoins
de la société groenlandaise. Cependant, ces objectifs

ne pouvaient étre atteints qu’avec des enseignants
groenlandais et des supports d’apprentissage en

groenlandais; or, ce sont souvent des enseignants danois
qui ont pris cet enseignement en charge, au détriment

de I'usage du kalaallikut. Tout au long des années 1980,

le Groenland s’est donc efforcé d’augmenter le nombre
d’enseignants groenlandais et d’améliorer la qualité de leur
formation.

L’amélioration progressive du contenu de I'enseignement
dans les écoles publiques a débouché sur la nécessité
de proposer un enseignement secondaire/supérieur au
Groenland. Un cours «d’éducation des adultes», étalé
sur deux années, a alors été créé. Bien que dispensé

en danois, il consacrait une part importante a la culture
groenlandaise. Plus tard, d’autres formations de niveau
secondaire ou supérieur ont été mises en place, sur la
cote ouest.

En 1997, la gestion de I'éducation a été décentralisée.
Tandis que la responsabilité du cadre Iégislatif général
restait aux mains de I'administration centrale, les conseils
municipaux ont alors été chargés de définir les objectifs
administratifs et pédagogiques des écoles de leur secteur,
en fonction du contexte local.

A partir de 2007, on comptait 24 écoles dans les villes
et 62 écoles dans des villages, accueillant au total 10
688 éleves. Les enseignants y sont au nombre de 909,
y compris les directeurs et les enseignants formés pour
travailler en école maternelle, puis promus dans des
classes de niveau supérieur des écoles publiques. La

X. EDUCATION




proportion des personnes parlant le kalaallikut est de 74 %
parmi les enseignants et de 81 % parmi les 73 directeurs
d’écoles.

Le Groenland est doté de trois établissements
d’enseignement secondaire, accueillant 850 éleves et
85 professeurs. La plupart des étudiants sont bilingues,
le kalaallikut étant leur langue maternelle. Dans ces
établissements, I’'enseignement est dispensé en danois
et suit le curriculum danois. Seuls quelques cours,
s’articulant autour de matieres spécifiques a la culture
groenlandaise, comme «la chasse et la péche», sont
proposés en kalaallisut. La logique de ce choix est de
préparer les étudiants afin qu'ils puissent poursuivre leurs
études au sein du systeme d’enseignement supérieur
danoais.

Les politiques linguistiques et éducatives du Groenland
sont conformes aux dispositions de la convention N°169
sur I’éducation et la communication telles que stipulées
par les articles 26 a 29, 31 et 32. Parmi les principaux
éléments et résultats de ces politiques, figurent:

* |es enfants groenlandais ont accés a I'éducation
sur un pied d’égalité avec les autres;

e |es Groenlandais élaborent et mettent en place
eux-mémes les programmes éducatifs;

e |Les enfants apprennent a lire et a écrire dans leur
propre langue ainsi qu’en danois;

* |es enfants acquierent des connaissances et des
compétences générales leur permettant de prendre
véritablement part a la vie de leur communauté
locale et nationale, sur un méme pied d’égalité que
les autres;

e | es manuels dispensent des «informations
équitables et exactes» et font une place importante
a I'histoire du Groenland, «aux connaissances et
compétences locales et au systeme de valeurs
autochtone»;

e |e kalaallisut est préservé et continue de se
développer.

Ces résultats ont été obtenus par le biais d’un processus
favorisé par un certain nombre de facteurs:

e |influence de la culture danoise au cours de
presque 300 ans de colonisation est restée limitée
en raison de la distance géographique et du climat,
qui ont restreint le nombre de colons danois.

e |es colons danois se sont apercu tres tét qu'il
fallait documenter et standardiser la langue locale
en mettant au point une écriture du kalaallikut,

en fondant des écoles et des établissements de
formation des enseignants.

e |a mise en ceuvre trés précoce de cette politique
a permis aux Kalaallits de participer aux processus
décisionnels au niveau local, par le biais des
conseils de district.

e |es différences fondamentales entre le Groenland
et le Danemark en termes de langue, mentalité,
mode de subsistance et culture ont empéché toute
forme d’assimilation.

e |’attachement tres fort au kalaallisut est au coeur
de I'identité groenlandaise.

e | e kalaallisut a joué un rdle prédominant des la
mise en place du systeme éducatif, puis plus tard
dans les médias (presse écrite et radio) et autres
moyens de communication.

e Tres t6t, I'enseignement primaire a été rendu
obligatoire et gratuit.

Henriette Rasmussen, Oqaatsip Kimia: The Power of the
Word, OIT, 2008.

Pérou: formation des enseignants

Le programme de formation d’enseignants bilingues
dans I’Amazonie péruvienne (FORMABIAP) a été établi
en 1988, dans le but de répondre aux véritables besoins
éducatifs des filles et des garcons autochtones de la
région amazonienne, d’apprendre aux jeunes générations
a exercer leurs droits individuels et collectifs et de protéger
et gérer de maniere viable leurs territoires, selon le
principe d’autonomie et le droit a disposer d’eux-mémes.
L’organisation indigene appelée Association interethnique
pour le développement de la forét péruvienne (AIDESEP)
et le ministére de I'Education nationale se partagent la
gestion du programme.

Le mandat du FORMABIAP est le suivant:

e Permettre aux acteurs sociaux d’acquérir les
aptitudes requises pour concevoir, mettre en place
et gérer des projets innovants, conformément
aux besoins et aux aspirations des peuples
autochtones;

e Promouvoir, dans un esprit d’enrichissement
mutuel, le partage des connaissances, pratiques
et valeurs des peuples autochtones avec des
personnes issues de cultures différentes, en
faveur du développement durable de la région
amazonienne.

La formation des professeurs autochtones des écoles
primaires s’étale sur cing ans. Elle alterne des cycles

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



d’enseignement théorique au Centre de formation des
maitres avec des stages effectués dans les communautés
dont les étudiants autochtones sont issus. Au cours
des cycles d’apprentissage, les étudiants acquiérent les
outils théoriques et méthodologiques qu’ils utiliseront
ensuite en tant que pédagogues bilingues et interculturels.
Durant les stages effectués dans les communautés, ils se
réapproprient et approfondissent la connaissance gu’ils
ont de leur propre société, par le biais de travaux de
recherche et d’actions participatives, tout en s’intégrant
a la vie éducative de leur communauté en s’exercant a
I’enseignement, activité qui occupe une part de plus en
plus importante de leur temps au fil des études.
Les cycles d’enseignement théorique ont pour but de:
e Développer chez le futur enseignant les
compétences et les dispositions nécessaires
pour qu’il puisse élaborer des projets éducatifs
conformes a la réalité sociale, écologique,
culturelle et linguistique de son peuple, qui
prennent également en compte les éléments des
curriculums modernes de maniére réfléchie et
critique.

Les cycles de stages effectués dans les communautés ont
pour but de:

e Aider les étudiants a se réapproprier le savoir et les
pratiques autochtones auxquels ils n’ont pas eu
acces au cours des années d’étude précédentes;

e Rassembler les éléments nécessaires a la
systématisation du savoir autochtone;

e Valider le curriculum d’enseignement primaire et
les supports pédagogiques élaborés au cours des

stages;

e Maintenir et développer un contact permanent
avec le peuple duquel le futur enseignant est
issu afin qu'il s’engage a travailler au sein de sa
communauté et dans I'intérét de celle-ci.

C’est ainsi gu’ont été formés 189 enseignants
autochtones issus des 15 peuples de I’Amazonie suivants:
Achuar, Awajun, Ashaninka, Nomatsiguenga, Bdoraa,
Kandozi, Shawi, Kukama-Kukamiria, Wampis, Uitoto,
Shipibo, Chapara, Shiwilu, Tikuna et Kichwa.

Depuis 2005, le FORMABIAP a également créé un
programme de formation destinée aux enseignants
d’école maternelle. Les étudiantes sont des meres
appartenant a ces communautés, et sont formées a 'aide
de séances organisées dans I'une des communautés d’un
peuple donné, auxquelles s’ajoutent des stages que les
étudiantes effectuent dans leur propre communauté. Ce
programme a pour objectif de former des enseignants
déja immergés dans leur culture et leur langue, afin

de récupérer et d’utiliser a bon escient leur aptitude a
transmettre leur culture et la notion d’égalité entre les
sexes dans le cadre de leur intervention auprés des meres
et des enfants de moins de cing ans. Le concept qui
sous-tend ce programme est qu’a ce niveau, ce sont les
familles et les communautés qui s’occupent d’éduquer les
enfants de maniere informelle.

http://www.formabiap.org

Algérie: effets positifs de l'introduction de la langue
berbére (tamazight) dans le systéme éducatif
Suite au boycott des écoles dans la région autochtone de

X. EDUCATION




Kabylie en 1995, I'Algérie a promulgué une loi introduisant
I’enseignement du tamazight a I'école primaire. Depuis, le
tamazight est enseigné aux éleves autochtones a divers
niveaux dans les régions ou le tamazight est parlé, bien
qu’on ait récemment observé certains mangquements a la loi.
Cette mesure, bien qu’incompléte, a eu quelques
conséquences positives, notamment celle de stimuler

la créativité des enfants autochtones qui découvrent

leur langue et prennent conscience de son aspect
académique. L' Algérie connait actuellement un véritable
boum éditorial, surtout en ce qui concerne la production
littéraire et artistique, ce qui, en soi, est un moyen de
préserver une culture qui repose essentiellement sur une
tradition orale.

Un autre effet positif de cette décision est qu’elle entraine
la création d’une douzaine d’empilois par an dans le
domaine de I’éducation, afin de permettre I'enseignement
de cette langue a tous les niveaux. Cela a déclenché un
regain d’intérét pour la culture et la civilisation berbeére

ou imazighen, notamment dans les milieux universitaires.
Des centaines d’étudiants s’inscrivent désormais chaque
année dans les facultés dédiées a la langue et a la culture
berbere, qui ont ouvert il y a quelques années seulement.
Etude de cas réalisée par: Belkacem Boukherouf.

Norvége: droit des Samis a I’éducation

En Norvege, la loi de 1999 sur I'éducation a renforcé le
droit des enfants samis a étudier et a étre instruits en
langue same. Cette loi stipule que tous les éleves des
écoles primaires et des colleges dans les zones définies
comme districts samis ont le droit d’étudier et d’étre
instruits en langue same. En dehors des districts samis,
tout groupe d’au moins dix éléves, quelle que soit leur
origine, qui en font la demande, ont le droit d’étudier et
d’étre instruits en langue same. lls conservent ce droit
tant que le groupe compte au moins six éleves. En vertu
de cette loi, les Samis qui étudient au lycée ont le droit
d’étudier en langue same.

La loi prévoit des subventions publiques spéciales pour
les garderies qui ont adopté un reglement promouvant

la langue same et la culture samie. La subvention est
destinée a couvrir les frais supplémentaires engagés
dans la création de garderies samies, afin que les enfants
samis qui y vont puissent développer et renforcer leurs
compétences en same et leur connaissance de la culture
samie. Depuis le 1¢" janvier 2001, c’est le parlement sami
qui accorde cette subvention spéciale aux garderies. Le
gouvernement a déclaré que cela faisait partie des efforts
fournis pour renforcer le droit des Samis a disposer d’eux-

mémes.?

En ce qui concerne le contenu de I'enseignement
proposé, dans les zones définies comme districts samis
ou conformément a des critéres spécifiques sur le reste
du territoire, il est établi en fonction d’un programme
spécial d’enseignement sami. Cet enseignement est
censé apporter aux éleves samis plus de confiance

en leur propre culture, promouvoir la langue same et
I’identité samie et donner aux éleves samis les moyens
de participer activement a la vie de la communauté, en
leur permettant d’accéder a tous les niveaux d’éducation.
L’Etat subventionne I’élaboration de manuels scolaires en
langue same. Le college universitaire sami a été chargé de
former les enseignants samis.

Toutefois, la mise en ceuvre du programme
d’enseignement sami dans les écoles samies de Norvege
rencontre encore quelques difficultés.’® De nouvelles
études estiment que les mentalités en milieu scolaire
doivent évoluer afin que les écoles soient mieux équipées
pour répondre aux besoins spécifiques des enfants samis.
John Henriksen, Key Principles in Implementing ILO
Convention No. 169, OIT, 2008.

Argentine: campagne de formation et de
sensibilisation auprés des peuples autochtones de
la province de Neuquén

L’Argentine est une république fédérale dont les pouvoirs
sont partagés entre le gouvernement central et les
gouvernements provinciaux. Les provinces disposent d’un
certain degré d’autonomie. Chaque province promulgue
sa propre constitution conformément aux principes,
déclarations et garanties contenus dans la Constitution
argentine. En 2000, I'Argentine a ratifié la convention

N° 169. C’est alors que les autochtones Mapuche de

la province de Neuquén ont appelé a une réforme de la
Constitution de I'Etat provincial de Neuquén, car celle-ci
ne mentionnait pas leurs droits individuels et collectifs. Ils
souhaitaient que cette nouvelle Constitution leur permette
d’exercer les droits que leur accorde la convention N° 169
et la Constitution argentine.

La modification de la Constitution de la province a été le
fruit de nombreuses actions coordonnées. Par exemple,
les dirigeants mapuche ont été tres présents lors des
négociations et ont collaboré de maniére constructive
avec la Commission pour la réforme constitutionnelle. lis
ont obtenu le soutien de personnes connues qui les ont
aidés a promouvoir leur cause et a élargir le nombre de

9) CRC/C/129/Add.1, 6 octobre 2004, paragraphe 589.

10) http://www.eurolang.net/index.php?option=com_content&task=vie
w&id=3081&ltemid=1&lang=sv.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




leurs partisans. L'un des éléments déterminants, a cet
égard, a été la formation et le renforcement des capacités
des dirigeants mapuche concernant les droits des peuples
autochtones, tous deux centrés sur la convention N° 169.
Les dirigeants ont utilisé des mécanismes de partage

de l'information efficaces afin de transmettre le contenu
de cette formation aux différentes communautés. Le
peuple mapuche s’est appuyé sur ces connaissances
nouvellement acquises pour exprimer leurs exigences
sans relache, en distribuant des tracts, en publiant des
communiqués de presse et en organisant des campagnes
épistolaires et des manifestations.

En 20086, la Constitution de la province de Neuquén a
été modifiée. La nouvelle mouture du texte reconnait

la préexistence des peuples autochtones, ainsi que

leur particularité culturelle et ethnique. Elle accorde

aux peuples autochtones des droits collectifs sur leurs
terres ancestrales et prévoit I'attribution de terres
supplémentaires si nécessaire. Elle garantit leur droit de
participation a toutes les prises de décision concernant
leur environnement naturel. La Constitution reconnait
également la diversité culturelle et la richesse linguistique
de ces peuples et a inscrit des dispositions concernant
une éducation bilingue et multiculturelle. Ces droits avaient
déja été reconnus par la Constitution argentine, mais le
systeme éducatif argentin est décentralisé et jusqu’en
20086, la province de Neuguén n’avait pas inscrit ce droit
dans sa propre Constitution.

Ce cas prouve que I'existence d’une législation nationale
favorable, alliée a une formation adéquate des peuples
autochtones a tous les niveaux concernant leurs droits,
peut permettre d’accroitre I'efficacité de la mise en

ceuvre d’instruments juridiques internationaux tels que la
convention N° 169. Il reste des mesures a prendre pour
que I'enseignement proposé dans la province de Neuguén
soit véritablement bilingue et interculturel:

e S’assurer que les peuples autochtones participent
réellement a la conception et a la mise en ceuvre
du nouveau systéme éducatif.

e Prendre en compte les méthodes traditionnelles
d’enseignement et d’apprentissage des
autochtones, qui font jouer un réle a la famille et a
la communauté, tout en trouvant un juste équilibre
avec la culture générale argentine.

e Concevoir un systéeme d’enseignement interculturel
et bilingue de fagcon a ce qu’il n’enrichisse pas
seulement les communautés autochtones, mais la
population dans son ensemble.

Constitution argentine: http.//www.argentina.gov.ar/
argentina/portal/documentos/constitucion_ingles.padf;
Constitution de la province de Neuquén. http.//www.
jusneuquen.gov.ar/share/legislacion/leyes/constituciones/
constitucion_nqn/cngn_aindice.htm;

Centro de Politicas Publicas para el Socialismo
(CEPPAS) et Grupo de Apoyo Juridico por el Acceso a
la Tierra (GAJAT), Del derecho consagrado a la practica
cotidiana: La contribucion del Convenio 169 de la OIT
en el fortalecimiento de las comunidades Mapuche de la
Patagonia, OIT, 2008.

X. EDUCATION




XI.




11.1. SERVICES EGALITAIRES ET ADEQUATS

L’Organisation mondiale de la santé (OMS) définit la santé
comme «un état de complet bien-étre physique, mental et
social, et [qui] ne consiste pas seulement en une absence
de maladie ou d’infirmité»". Cette définition refléte une
vision globale de la santé qui correspond a la conception
traditionnelle de la santé que nombre de peuples
autochtones partagent: celle-ci s’appréhende sur le plan
physique, mental, émotionnel et spirituel et dans les
relations avec 'autre, les communautés, I'environnement
et la société dans son ensemble.

Dans ce sens, les éléments qui déterminent le niveau

de santé se situent en dehors de la sphére d’influence
directe du secteur sanitaire. Il s’agit de facteurs tels que
I’acces a la terre, la protection de I’environnement et
I'intégrité culturelle. Par conséquent, I'expulsion de leurs
terres ancestrales, les politiques de développement et de
relogement mal planifiées, la répression des institutions,
des coutumes et des croyances traditionnelles ainsi que
les changements radicaux de mode de vie sont autant de
facteurs qui entrainent une dégradation de I'état de santé
des peuples autochtones. Par exemple, de nombreuses
communautés autochtones sont beaucoup plus touchées
par la violence, le suicide et I'abus d’alcool ou de
stupéfiants que la moyenne.

1) Constitution de I'Organisation mondiale de la santé, www.searo.who.

int/LinkFiles/About_SEARO_const.pdf

Conséquences néfastes de la colonisation

La colonisation a porté une atteinte grave a la
santé et a la démographie de nombreux peuples
autochtones. Par exemple, lorsque le peuple
Onge de I'lle de la Petite Andaman, qui vivait de

la chasse, de la cueillette et de la péche, a été
relogé en 1976 par le gouvernement indien, la
population a connu un sévere déclin. En sept ans,
entre 1978 et 1985, le taux de mortalité infantile

a doublé et beaucoup de femmes sont devenues
stériles. L'une des raisons principales était la
malnutrition due a la réduction de leur espace vital
et donc a la réduction des sources de nourriture.?
Le recensement indien de 1991 faisait état de 99
Onge, alors que ce peuple comptait 672 membres
en 1885.%

Les données statistiques sur I'état de santé des peuples
autochtones, surtout en Afrique et en Asie, sont tres
rares. Toutefois, selon 'OMS, I'état de santé des peuples
autochtones dans les pays pauvres comme dans les pays
industrialisés est toujours plus mauvais que celui de la

2) D. Venkatesan, Ecocide or Genocide? The Onge in the Andaman
Islands, Cultural Survival Quarterly, 1990, 14(4).

3) V.G. Rao, A.P. Sugunan, M.V. Murhekar et S.C. Sehgal, Malnutrition
and high childhood mortality among the Onge tribe of the Andaman and
Nicobar Islands, Public Health Nutrition, 2006. 9(1).

XI. SECURITE SANITAIRE ET SOCIALE




population dans son ensemble.? Les données disponibles
montrent des inégalités criardes entre I'état de santé des
peuples autochtones et celui des autres groupes au sein
d’une méme population.

Les systemes sanitaires traditionnels se sont développés
au fil des générations afin de répondre aux besoins
spécifiques des peuples autochtones dans leur
environnement. Dans toutes les régions du monde,

les systemes de soin traditionnels et les systéemes
biomédicaux coexistent, et 'OMS estime gu’au moins 80
% de la population des pays en voie de développement
a recours, en premier lieu, aux systemes de soin
traditionnels.®

De méme, la plupart des communautés autochtones
recourent a leurs propres systéemes traditionnels de
protection sociale, qui comprennent des mécanismes

de distribution des richesses, de partage de la

nourriture, d’attribution des emplois et d’assistance

dans les moments d’adversité. On dispose de trés peu
d’informations concernant I'importance de ces systemes,
mais on peut supposer qu’ils jouent un réle essentiel, par
exemple, en ce qui concerne la distribution de I'argent
envoyé par les travailleurs autochtones qui ont quitté leur
communauté.

Dans le monde entier, les systémes de soin et de
protection sociale traditionnels ont peu a peu été affaiblis
par le manque de reconnaissance et la dégradation de

4) http://www.who.int/mediacentre/factsheets/fs326/en/index.html.
5) The Health of Indigenous Peoples - WHO/SDE/HSD/99.1

I’environnement et du tissu social. Parfois, ces systemes
de soin et de protection sociale ont également du mal a
répondre aux nouvelles difficultés nées des changements
dans le mode de subsistance, dans les valeurs et les roles
sociaux en fonction du sexe et de I'&ge et de I'apparition
de nouvelles maladies, entre autres.

Parallelement, les peuples autochtones sont souvent
privés d’acces aux services sanitaires et sociaux et,

dans bien des cas, les communautés autochtones
recoivent des services inadéquats ou inacceptables. Par
exemple, les agents de santé publique ont parfois une
attitude discriminatoire envers les cultures et les pratiques
autochtones et s’opposent souvent au fait d’étre postés
dans des zones isolées. Fréquemment, une barriére
linguistique se dresse; les infrastructures sont souvent
déficientes et les services trop colteux.

Le droit a des soins de santé élémentaires n’est autre
qu’un droit fondamental & la vie. Les Etats ont donc

le devoir de fournir des services sanitaires adaptés a
I’ensemble de leurs citoyens. La convention N° 169
stipule, aux articles 24 et 25, que les peuples autochtones
doivent bénéficier de régimes de sécurité sociale et de
services sanitaires, sur un pied d’égalité avec le reste de
la population. Ces services doivent tenir compte de leur
situation spécifique et de leurs pratiques traditionnelles.
Chaque fois que cela est possible, les gouvernements
doivent fournir les ressources nécessaires pour permettre
aux peuples autochtones de concevoir et de gérer ces
services eux-mémes.

Etat de santé des tribus répertoriées comparé a celui du reste de la population en fonction

d’indicateurs élémentaires (1998-1999), Inde”

INDICATEUR SANITAIRE TRIBUS REPERTORIEES ENSEMBLE TAUX D’ECART
Mortalité infantile 84.2 67.6 24.5
Mortalité néonatale 53.3 43.4 22.8
Mortalité juvénile 46.3 29.3 58.0
Mortalité des enfants de moins de 5 ans 126.6 94.9 33.4
Bilan de santé prénatal 56.5 65.4 13.6
% d’accouchements médicalisés 171 33.6 49.1
% de femmes souffrant d’anémie 64.9 51.8 25.2
% d’enfants souffrant de malnutrition

(basé sur leur courbe de poids) 55.9 47.0 18.7
Ont regu toutes les vaccinations nécessaires 26.4 42.0 371

1) National Family Health Survey (enquéte nationale sur la santé de la famille), 1998-1999, citée par la Commission de planification, 2005, tableau 2.11.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Convention N° 169 de I’OIT:

Article 24

Les régimes de sécurité sociale doivent étre
progressivement étendus aux peuples intéressés et
étre appliqués sans discrimination a leur encontre.
Article 25

1. Les gouvernements doivent faire en sorte que
des services de santé adéquats soient mis a la
disposition des peuples intéressés ou doivent leur
donner les moyens leur permettant d’organiser

et de dispenser de tels services sous leur
responsabilité et leur contréle propres, de maniere
a ce qu’ils puissent jouir du plus haut niveau
possible de santé physique et mentale.

2. Les services de santé doivent étre autant que
possible organisés au niveau communautaire.

Ces services doivent étre planifiés et administrés
en coopération avec les peuples intéresseés et
tenir compte de leurs conditions économiques,
géographiques, sociales et culturelles, ainsi que de
leurs méthodes de soins préventifs, pratiques de
guérison et remedes traditionnels.

3. Le systeme de soins de santé doit accorder

la préférence a la formation et a I'emploi de
personnel de santé des communautés locales et
se concentrer sur les soins de santé primaires, tout
en restant en rapport étroit avec les autres niveaux

de services de santé.

4. La prestation de tels services de santé doit étre
coordonnée avec les autres mesures sociales,
économiques et culturelles prises dans le pays.

La Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones comporte des dispositions
analogues:

Article 21.1

Les peuples autochtones ont droit, sans
discrimination d’aucune sorte, a I'amélioration de
leur situation économique et sociale, notamment
dans les domaines de I’éducation, de I’'emploi, de
la formation et de la reconversion professionnelles,
du logement, de I'assainissement, de la santé et
de la sécurité sociale.

Article 23

Les peuples autochtones ont le droit de définir

et d’élaborer des priorités et des stratégies en

vue d’exercer leur droit au développement. En
particulier, ils ont le droit d’étre activement associés
a I'élaboration et a la définition des programmes
de santé, de logement et d’autres programmes
économiques et sociaux les concernant, et, autant
que possible, de les administrer par I'intermédiaire
de leurs propres institutions.

XI. SECURITE SANITAIRE ET SOCIALE




Pour que les peuples autochtones puissent exercer leur
droit a la protection sociale et a des services sanitaires, les
mesures suivantes doivent étre mises en ceuvre:

e Elaboration de mécanismes de participation aux
niveaux décisionnels (mesures et programmes
relatifs a la protection sanitaire et sociale);

¢ Allocation de ressources spécifiques destinées a
combler les disparités importantes entre les peuples
autochtones et les autres groupes de la population;

e Concentration sur le renforcement des capacités,
formation du personnel de santé indigéne et
renforcement des institutions autochtones afin de
garantir I'autonomie de ces institutions au niveau
local et 'emploi de méthodes culturellement
acceptables au sein des services sanitaires et
sociaux;

e Reconnaissance des droits des peuples
autochtones sur la propriété intellectuelle que leur
savoir et leur médecine traditionnelle représentent;

e Collecte réguliere et systématique d’informations
détaillées et fiables afin d’observer I’évolution de la
situation des peuples autochtones et I'impact des
mesures et programmes mis en ceuvre;

e Définition d’'un programme de recherches qui
mette en évidence les besoins les plus urgents,
par exemple en ce qui concerne les systemes
et pratiques de soin, la santé mentale, I'abus de
stupéfiants ou d’alcoal, les liens entre la perte
de terres et un mauvais état de santé, I'impact
sanitaire de mesures a grande échelle;

e Elaboration d’approches spécifiquement adaptées
aux femmes et aux enfants autochtones, car leur
état de santé est souvent tres mauvais.?

En 2001, dans son programme d’action, la
conférence mondiale des Nations unies
contre le racisme, la discrimination raciale, la
xénophobie et I’intolérance qui y est associée
a exhorté les Etats & adopter des mesures et

des plans d’action, notamment d’action positive,
afin de faire respecter I'égalité, notamment en

ce qui concerne les services sociaux: logement,
éducation primaire et soins.”

6) Tool Kit: Best Practices for Including indigenous peoples in sector
programme support, Danida, 2004.

7) Rapport de la conférence mondiale contre le racisme, la
discrimination raciale, la xénophobie et 'intolérance qui y est associée,
Durban, 2001.

11.2. APPLICATION CONCRETE: SANTE ET
SECURITE SOCIALE

Nicaragua: décentralisation du systéme de santé
La loi sanitaire déclare que le ministére de la Santé
(MINSA) est le corps gouvernant du secteur sanitaire au
Nicaragua. Toutefois, conformément aux directives du
plan national pour le développement humain 2008-2015,
le MINSA sera soumis au processus de décentralisation.
Dans le cadre de ce processus, en hovembre 2008, le
MINSA a signé un accord-cadre sur la coordination du
processus de délégation de la gestion des soins de santé
dans les régions autonomes de la cote atlantique du
Nicaragua. Cet accord donne le feu vert a I'implantation
d’institutions permettant d’administrer les soins de santé
au niveau régional. Il délegue aux conseils régionaux et
aux gouvernements autonomes régionaux de la RAAN
et de la RAAS la compétence et la responsabilité de
I'organisation, I'orientation, la gestion et la délivrance
autonome des services sanitaires ainsi que la gestion
des ressources humaines, matérielles et financiéres
dans ce domaine. Cet accord repose sur le principe que
I'intégration, le développement et la consolidation de la
médecine traditionnelle et naturelle sont gérés au niveau
régional, afin de promouvoir une complémentarité et un
lien entre les services sanitaires et le role des agents de
santé traditionnels intervenant dans la médecine naturelle,
traditionnelle et occidentale.

Ftude de cas réalisée par Myrna Cunningham.

Tanzanie: repeuplement a I'aide des systémes de
sécurité sociale traditionnels

En Tanzanie, le projet ERETO, soutenu par le Danemark,
s’adresse aux gardiens de troupeaux autochtones

masai de la réserve naturelle de Ngorongoro (NCA).
L’objectif du projet est de fournir un meilleur acces

a I'eau aux personnes et aux troupeaux, d’offrir des
services vétérinaires et de permettre aux foyers pauvres
de repeupler leurs troupeaux. Le projet ERETO se base
directement sur la conception que les Masai ont de la
pauvreté et de la fagon dont ils la mesurent. Il s’appuie
également sur le systéme clanique de sécurité sociale

et de redistribution des richesses pour mettre en ceuvre
le repeuplement des troupeaux. Les femmes, en tant
que maitresses du foyer, jouent un réle essentiel dans ce
programme de repeuplement, dont 3 400 foyers ont déja
bénéficié. Cela a permis d’inverser la tendance vis-a-vis
de I'exclusion de ce peuple et a ramené ces familles a
I’élevage de troupeaux; ce qui représente pour eux, plus
d’un mode de subsistance, un patrimoine, un mode de vie

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



spirituelle et un élément déterminant de leur identité.
Danida, Tool Kit: Best Practices for Including indigenous
peoples in sector programme support, 2004.

Népal: création d’une sécurité sociale et
programmes d’action positive

En général, le milieu politique s’accorde a dire que

les inégalités entre les peuples autochtones et les
communautés népalaises dominantes doivent étre
combattues. Les peuples autochtones du Népal sont plus
pauvres, rencontrent moins de succes dans les études,
sont en plus mauvaise santé et ont moins d’influence
sur le plan politique que la moyenne nationale. Toutefois,
les situations varient beaucoup d’un groupe autochtone
népalais a I'autre. Certains groupes, comme les Thakali
et les Newar, sont, en fait, au-dessus de la moyenne
nationale dans la plupart des enquétes réalisées, tandis
que d’autres groupes, comme les Chepang et les Raute,
sont durement touchés par le phénomene de I'exclusion.
Pour faire face a cette grande diversité et diriger I'aide
vers les groupes qui en ont le plus besoin, le groupe
d’encadrement créé par les peuples autochtones, la
Fédération népalaise des nationalités autochtones
(NEFFIN), a lancé une action indépendante visant a
classer les peuples autochtones en cing catégories, des
plus favorisés a ceux menacés de disparition. Depuis, le

gouvernement et les donateurs ont adopté ce classement.

Par exemple, en 2008, le ministere du développement
local a commencé a effectuer des versements aux
membres des groupes autochtones fortement exclus ou
menacés de disparition.

Certaines organisations autochtones militent pour le
lancement d’une action positive globale, basée sur
I’appartenance ethnique, en faveur de tous les peuples
autochtones. Cependant, les écarts socioéconomiques
entre ces groupes viennent quelque peu compliquer cette
démarche. Si les cing catégories définies permettent

bien de différencier les peuples autochtones, ce systeme
ne repose, toutefois, sur aucun critere objectif ou sur un
recueil régulier de données. Par conséquent, certains
demandent, a présent, a ce qu’un systeme plus flexible
soit mise en place afin de baser I'action positive sur un
ensemble de critéres socioéconomiques, eux-mémes
réexaminés régulierement. Ainsi, les groupes autochtones
défavorisés recevraient de I'aide en fonction des difficultés
qu’ils rencontrent et non sur la base de leur statut

de peuple autochtone. Ces questions sont toujours
débattues au sein du processus constitutionnel et aucune
politique globale n’a encore vu le jour.

Programme de promotion de la convention N° 169 de

I'OIT, rapports de projets au Népal, 2008-2009;

Bennett, Lynn and Parajuli, Dilio (2007). Nepal Inclusion Index:
Methodology, First Round Findings and Implications for
Action. Projet de document.

Etats-Unis: programmes de prévention du suicide

Le suicide représente pres d’un déces sur cing parmi les
jeunes Amérindiens et autochtones d’Alaska (15 a 19 ans):
ce taux est considérablement plus élevé que pour tous les
autres groupes ethniques aux Etats-Unis. En réalité, les
écarts entre les taux de suicide des jeunes Amérindiens

et autochtones d’Alaska et les jeunes d’autres groupes
ethniques sont déja visibles depuis plus de trente ans.
Statistiguement, les programmes de prévention du suicide
adaptés a la culture cible et qui tiennent compte du

savoir et des traditions spécifiques de cette culture sont
plus efficaces et mieux accueillis par les communautés
amérindiennes et autochtones d’Alaska. Ces programmes
de prévention sont efficaces car ils sont porteurs de
messages positifs concernant le patrimoine culturel de
ces peuples, ce qui rehausse le sentiment d’amour-propre
et de maitrise de soi chez les jeunes Amérindiens et
autochtones d’Alaska. Ces programmes se concentrent
sur les facteurs de protection de ces jeunes en tenant
compte du contexte culturel. lls enseignent également des
méthodes de gestion de ce probleme, compatibles avec la
culture de ces peuples, notamment les moyens d’obtenir
un soutien social dans le respect des traditions.
http.//indigenousissuestoday.blogspot.com/2008/02/
suicide-native-american-and-alaskan.htmi.

Brésil: les Enawene Nawe

Les Enawene Nawe constituent un petit peuple
autochtone d’Amazonie, qui vit dans la forét de Mato
Grosso, au Brésil. Le premier contact avec ce peuple a été
établi en 1974. On n’avait alors recensé que 97 membres.
Aujourd’hui, ils sont environ 500.

Les Enawene Nawe ont refusé de s’approcher des villes
et hopitaux en raison des problemes de santé et des
souffrances qui ont suivi leur entrée en contact avec des
personnes de I'extérieur. lls sont également conscients

du fait qu’ils ne doivent pas compter sur les gens de
I’extérieur pour leur prodiguer des soins. C’est pourquoi,
bien qu'ils soient déja dotés d’herboristes, chamans et
incantateurs, certains membres de leur communauté
regoivent une formation aux soins et a la médecine
occidentale. Ces nouveaux spécialistes sont appelés
«Baraitalixi» ou «petits herboristes». La formation est
organisée dans leur habitation communale, dans leur
langue et en présence de toute la communauté. Les

XI. SECURITE SANITAIRE ET SOCIALE




Baraitalixi conseillent et traitent environ 80 cas par mois,
avec I'aide d’agents sanitaires professionnels qui les
assistent par radio.

A I'hopital local, une salle a été spécialement aménagée
pour les peuples autochtones. Elle est dotée de crochets
auxquels les Enawene Nawe peuvent suspendre leurs
hamacs et d’'un espace permettant aux parents de dormir
sur place. Le personnel de 'hépital recoit également une
formation élémentaire concernant les Enawene Nawe, afin
de communiquer plus facilement avec eux.

Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

How Imposed Development Destroy the Health of Tribal
peoples: Healthcare and the Enawene Nawe; Survival
International Publication, 2007.

Australie
On observe d’'importantes disparités en termes d’état de
santé entre les Aborigénes et peuples insulaires du détroit
de Torres et les autres Australiens, quel que soit leur age.
L'espérance de vie des peuples autochtones est inférieure
de 17 ans a celle des autres Australiens. Chez ces peuples,
le taux de mortalité est plus élevé, les maladies se déclarent
plus t6t et I'on trouve plus de problémes liés au stress, qui
portent atteinte au bien-étre social et mental.
En juillet 2003, les ministres australiens de la santé se
sont mis d’accord pour créer une Stratégique nationale
d’amélioration de la santé des Aborigéenes et des insulaires
du détroit de Torrés (NSFATSIH), dont I'objectif principal
est le suivant: «Veiller a ce que les peuples aborigenes et
les insulaires du détroit de Torrés puissent bénéficier d’une
vie saine au méme titre que le reste de la population,
enrichie par la pratique de leur culture et menée dans la
dignité et la justice.»
En décembre 2007, sur la base de cette déclaration, le
Conseil des gouvernements australiens (COAG) s’est
engagé a collaborer avec les communautés autochtones
afin de combler les écarts dans les domaines ou les
peuples autochtones sont défavorisés. Il a reconnu que
des mesures spéciales devaient étre prises afin de faciliter
I’accés des peuples autochtones aux services sanitaires
et que la participation de ces peuples a la conception, a la
distribution et au contréle de ces services était essentielle.
Le COAG a déclaré qu'il s’engageait a:
e Supprimer I'écart en termes d’espérance de vie en
I'espace d’une génération (d’ici 2030)
e Réduire de moitié I'écart en termes de taux de
mortalité des enfants autochtones de moins de 5
ans d’ici 2018
e Réduire de moitié I'écart en termes
d’alphabétisation, aptitude au calcul et

opportunités d’embauche d’ici 2018.

En outre, le COAG a également accepté de:

e Donner accés a I’éducation maternelle a tous les
enfants de 4 ans vivant dans des communautés
autochtones isolées d’ici 2013

e Réduire de moitié I'écart en termes de taux de
réussite en Terminale (ou classe équivalente) d’ici
2020

e Réduire de moitié I'’écart en termes d’opportunités
d’embauche d’ici 2018

De plus, en juillet 2008, le gouvernement australien a
créé le Conseil national pour I'égalité des autochtones

en matiere de santé. Ce conseil joue un role consultatif
concernant la définition des objectifs et des cibles des
mesures sanitaires et leur controle.

En Nouvelle-Galles du Sud, une mesure spéciale a été
mise au point afin de trouver une solution au fait que

les services spécialisés dans la santé mentale restent
relativement peu utilisés, bien qu’il y ait un besoin
important de soins liés a la santé et au bien-&tre mentaux
dans les communautés aborigénes. La mesure en faveur
de la santé et du bien-étre mentaux des Aborigénes
(2006-2010) définit des stratégies et des actions visant a:

e Approfondir des partenariats de travail importants,
comme ceux qui existent entre les services de
psychiatrie locaux et les services sanitaires gérés
par la communauté aborigene (ACCHS);

¢ Renforcer les compétences de la direction des
services psychiatriques afin qu’ils répondent de
maniere appropriée aux besoins des personnes
aborigénes, de leurs familles et de leurs aides
familiales, qu’il s’agisse d’urgences, de maladies
graves, d’interventions précoces et de prévention,
de réhabilitation ou de rétablissement;

e Développer des programmes spécifiquement
dédiés a la santé mentale pour les aborigénes de
tous ages qui sont atteints de maladies mentales
ou risquent d’en souffrir un jour;

e (Gagner en expertise et approfondir la
connaissance du probleme par le biais d’activités
de collecte de données et d’évaluation;

e Renforcer les effectifs des Aborigenes chargés
de prodiguer des soins psychiatriques, en
augmentant le nombre de postes dans les services
psychiatriques locaux les ACCHS et en offrant
des formations et des opportunités d’acquérir des
compétences supplémentaires.

Réunion du Conseil des gouvernements australiens,

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Melbourne, 20 décembre, 2007, http.//www.coag.gov.au/
coag_meeting_outcomes/2007-12-20/;

Aboriginal and Torres Strait Islander Health Performance
Framework, Rapport de 2008, http://www.health.gov.au;
http.//www.health.gov.au/internet/ministers/publishing.nst/
Content/mr-yrO8-nr-nr104.htm;

Mesure en faveur de la santé et du bien-étre mentaux

des Aborigenes (2006-2010) des Nouvelle-Galles du

Sud: http.//www.health.nsw.gov.au/policies/pd/2007/pdf/
PD2007_059.pdf.

Etude de cas réalisée par Chonchuirinmayo Luithui.

Inde

Les principaux indicateurs en matiére de santé montrent
que I'état de santé des peuples autochtones de I'lnde
(appelés «tribus répertoriées») est beaucoup plus mauvais
que celui du reste de la population (voir tableau a la
rubrique 11.1). Par exemple, le taux de mortalité infantile
chez les tribus répertoriées est de 58 % plus élevé

que pour le reste de la population indienne. Les soins
médicaux posent un grave probleme dans les régions
isolées et éloignées, ou vivent la plupart des peuples
autochtones. Leur situation est aggravée par le manque
de sécurité alimentaire, le probleme de I'assainissement
de I'eau et de I'acces a I'eau potable, la malnutrition et
des niveaux élevés de pauvreté.

La plupart des communautés autochtones d’Inde
dépendent encore des ressources naturelles et forestiéres
pour subsister et gagner leur vie. Cependant, a mesure
que les processus de modernisation et de développement
détruisent I'habitat des peuples autochtones, on assiste
a la disparition rapide de leurs systemes médicaux, des
compétences et des ressources naturelles utilisées dans
les traitements traditionnels.

Aucune mesure spécifique ne se concentre encore
particulierement sur les soins médicaux a prodiguer aux
peuples autochtones d’Inde, mais la situation sanitaire

des tribus répertoriée a été mentionnée dans le 11¢ plan
quinquennal (2007-2012) et une stratégie globale est
décrite dans le projet de politique tribale nationale de 2006.
’approche choisie dans le 11¢ plan quinquennal est
«d’initier un changement exemplaire concernant, de
maniere globale, I'autonomisation des peuples tribaux».
Ce plan prévoit de redoubler les efforts visant a mettre le
co(t des soins de santé primaires a la portée des tribus
répertoriées, a responsabiliser les centres médicaux vis-
a-vis de ces tribus et a combler les graves lacunes des
services médicaux ruraux. Afin d’optimiser les prestations
dans les régions tribales, le systeme de distribution des
soins et le fonctionnement des centres de soins doivent

faire I’'objet d’examens périodiques axés sur trois themes
principaux: i) I'infrastructure sanitaire, ii) les effectifs et iii) le
matériel, notamment les médicaments et I’équipement.

Le projet de politique tribale nationale (2006) présente

une stratégie détaillée et ciblée qui a pour objectif de
résoudre les problemes spécifiques auxquels les peuples
autochtones sont confrontés dans le domaine des soins

de santé et de la médecine. Cela consiste notamment a
améliorer 'accés aux soins modernes en développant de
nouveaux systemes et de nouvelles institutions, en opérant
une synthése entre les systemes médicaux indiens tels que
I’Ayurveda et le Siddha, les systemes tribaux et la médecine
moderne, en déléguant la gestion du personnel soignant au
niveau du village ou du district, en élaborant des méthodes
de distribution d’une eau potable saine adaptées a chaque
région et qui prennent en compte les différents types de
terrains dans les zones tribales.

Cette politique est au stade de projet mais la
reconnaissance de la nécessité d’établir des stratégies
qui conjuguent médecine indigene et médecine générale
allopathique est un signe encourageant (cela apparait
également dans le 11¢ plan).? 'abandon d’un modéle

qui se préoccupe uniquement de la prestation des
services, peut rendre les soins médicaux offerts dans les
zones tribales plus accessibles et permettre aux peuples
autochtones de partager leur vaste savoir traditionnel.
Justice sociale, Onzieme plan quinquennal 2007-2012,
Commission de planification, gouvernement indien;
http.//tribal.nic.in/finalContent.pdf.

8) Il importe également de remarquer que la politique sanitaire nationale
de 2002 reconnait qu’il est nécessaire d’élaborer des mesures spéciales
et des programmes distincts adaptés aux besoins sanitaires des tribus
répertoriées (parmi d’autres groupes vulnérables). Cette politique

met I'accent sur la nécessité de renforcer les systémes de médecine
alternative.

XI. SECURITE SANITAIRE ET SOCIALE




ACTI\IITES TRADITIONNEL ;,3
DRO[TS DES TRA\IAILLEUR “LJ

-
=,




L'OIT a commencé a s’intéresser aux peuples
autochtones des 1920, principalement parce qu’elle était
préoccupée par leur condition de travailleurs exploités (voir
la rubrique 14.1). Cette préoccupation a conduit, entre
autres, a I'adoption en 1930 de la convention N° 29 de
I’OIT sur le travail forcé. La suite des recherches a montré,
dans les années 1950, que les peuples autochtones
devaient faire I'objet d’une protection spéciale dans les
cas ou ils sont exposés a des formes graves d’exploitation
au travail, notamment a des discriminations, et au travail
forcé ainsi qu’au travail des enfants. Reconnaissant qu'il
fallait aborder la question des peuples autochtones de
maniere globale, 'OIT a adopté, en 1957, la convention
N° 107. Cette convention comporte une section spéciale
dédiée aux conditions d’emploi et a été adoptée afin de
«poursuivre I'amélioration des conditions de vie et de travail
de ces populations en exercant une action simultanée sur
I'ensemble des facteurs qui les ont jusqu’ici maintenues en
marge des progres de la communauté nationale dont elles
font partie» (préambule de la convention N° 107 de I'OIT).

En raison de I'importance que les droits des travailleurs
continuent d’avoir pour les peuples autochtones et du
besoin de défendre ces droits, la convention N° 169

et la Déclaration de 'ONU sur les droits des peuples
autochtones comportent également des dispositions
spéciales concernant I'emploi et les droits des travailleurs.

12.1. RESPECT VIS-A-VIS DES ACTIVITES
TRADITIONNELLES DES PEUPLES
AUTOCHTONES

La plupart des peuples autochtones ont développé des
stratégies de subsistance et des activités extrémement
spécifiques, adaptés a I’environnement que constitue
leur territoire traditionnel. C’est pourquoi ils dépendent,
plus que d’autres, de I'acces a leurs terres, territoires

et ressources. Ces activités traditionnelles rassemblent
divers types d’artisanat, d’industries rurales et
communautaires ainsi que des activités telles que la
chasse, la péche, le piégeage, la culture itinérante ou la
cueillette. Dans certains cas, les peuples autochtones
sont uniquement identifiés a I'aide de leurs activités
traditionnelles, comme c’est le cas des gardiens de
troupeaux, des cultivateurs itinérants et des chasseurs-
cueilleurs.

Bien souvent, le manque de respect pour les droits et les
cultures des peuples autochtones a débouché sur des
discriminations a I'encontre de leurs modes traditionnels
de subsistance. C’est le cas, par exemple, dans certaines

parties de I’Asie du Sud-Est, ou la loi interdit les pratiques
de rotation des cultures, et dans certaines régions
d’Afrique, ou les droits des gardiens de troupeaux sur

les terres et leur droit a faire paltre leur bétail ne sont pas
reconnus.”

La convention N° 169 stipule que ces métiers traditionnels
doivent étre reconnus et soutenus.

Convention N°169 de I’OIT, article 23

1. Lartisanat, les industries rurales et
communautaires, les activités relevant de
I’économie de subsistance et les activités
traditionnelles des peuples intéressés, telles

que la chasse, la péche, la chasse a la trappe

et la cueillette, doivent étre reconnus en tant

que facteurs importants du maintien de leur
culture ainsi que de leur autosuffisance et de leur
développement économiques. Les gouvernements
doivent, avec la participation de ces peuples, et,
s’il'y a lieu, faire en sorte que ces activités soient
renforcées et promues.

2. A la demande des peuples intéressés, il doit
leur étre fourni, lorsque c’est possible, une aide
technique et financiere appropriée qui tienne
compte des techniques traditionnelles et des
caractéristiques culturelles de ces peuples ainsi
que de I'importance d’un développement durable
et équitable.

12.2. RESPECT DES DROITS DES
TRAVAILLEURS

Dans bien des cas, la pression grandissante exercée

sur les terres et les ressources des peuples autochtones
menacent leurs stratégies traditionnelles de subsistance
et les opportunités d’investissement ou d’embauche

dans les territoires autochtones sont souvent rares.

De nombreux travailleurs autochtones doivent trouver
d’autres sources de revenus et dans la grande majorité
des communautés, certains membres, voire la plupart des
membres, vivent en dehors de leurs territoires traditionnels
et doivent concurrencer d’autres personnes pour trouver
un emploi ou des opportunités économiques.

Méme lorsgqu’ils continuent d’habiter leurs territoires

1) Pour plus d’informations sur les métiers traditionnels des peuples
indigénes et tribaux et les nombreuses difficultés rencontrées dans ce
domaine, voir Traditional Occupations of Indigenous and Tribal Peoples,
OIT, Geneéve, 2000.

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE




traditionnels, les autochtones se lancent parfois dans de
nouvelles activités économiques, qu’il s’agisse de leur
domaine d’occupation principale, ou dans le secteur
secondaire ou tertiaire. Par exemple, un cultivateur
itinérant peut se mettre a pécher ou travailler comme
ouvrier agricole durant la saison seche, apres la récolte de
ses cultures sur brlis et avant le début du cycle suivant
de la cueillette.?
Souvent, il manque des données et des statistiques
fiables concernant la situation spécifique des peuples
autochtones sur le marché de I'emploi. Cependant,
les informations disponibles montrent que les peuples
autochtones sont victimes de discriminations et sont
beaucoup plus touchés par le travail forcé et le travail des
enfants. Certains des problemes et préjudices auxquels ils
sont confrontés sur le marché national et international du
travail sont les suivants:
e De nombreux travailleurs autochtones
sont incapables de rivaliser avec les autres
travailleurs sur un méme pied d’égalité, car leurs
connaissances et leurs compétences ne sont pas
évaluées correctement et leur acces a I’éducation
formelle et a la formation professionnelle est limité.
e |a présence des travailleurs autochtones sur le
marché de I’'emploi est souvent précaire et ils sont
fréquemment privés des droits fondamentaux des
travailleurs.
e En général, les travailleurs autochtones gagnent
moins d’argent que les autres travailleurs et
leurs revenus en fonction du nombre d’années
d’études sont inférieurs a ceux des travailleurs
non autochtones. Plus une personne a étudié
longtemps, plus cet écart se creuse.

2) Raja Devasish Roy, “Occupations and Economy in Transition: A Case
Study of the Chittagong Hill Tracts”, dans Traditional Occupations of
Indigenous and Tribal Peoples, OIT, Genéve, 2000, pages 73 a 122.

[’exploitation et les discriminations au travail
touchent les hommes et les femmes autochtones
de maniere différente. Les femmes autochtones
sont doublement victimes de discrimination du

fait des discriminations sexistes. De nombreuses

femmes autochtones:

e Ont moins acces a I'éducation et a la
formation, a tous les niveaux;

e Sont plus touchées par le chémage et le sous-
emploi;

e Effectuent plus souvent des travaux non
rémunérés;

e Recgoivent un salaire inférieur pour un travail
égal;

e Ont moins acces aux biens matériels et a la
reconnaissance officielle dont elles ont besoin
pour progresser dans leur métier ou avoir
acces a un emploi;

e Ont moins accés aux postes administratifs et
de direction;

e Travaillent dans de plus mauvaises conditions,
que ce soit en termes d’heures de travail ou
d’hygiene et de sécurité au travail;

e Sont particulierement susceptibles d’étre
victimes d’abus sexuels, de harcelement ou de
la traite, car elles doivent souvent chercher un
emploi loin de leur communauté;

e Sont entravées par des pratiques culturelles
discriminatoires, comme celles qui consistent a
dissuader les filles d’étudier et a empécher les
femmes d’hériter de terres ou de participer aux
processus décisionnels.?

3) Eliminating Discrimination against Indigenous and Tribal
Peoples in Employment and Occupation — a Guide to ILO
Convention No. 111, OIT, 2007.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




Pour mettre fin a cet état de fait, la convention N° 169 de I’OIT comporte un certain nombre de dispositions concernant les
droits des travailleurs autochtones.

Convention N°169 de I’OIT, article 20:

1. Les gouvernements doivent, dans le cadre de
la législation nationale et en coopération avec les
peuples intéressés, prendre des mesures spéciales
pour assurer aux travailleurs appartenant a ces
peuples une protection efficace en ce qui concerne
le recrutement et les conditions d’emploi, dans la
mesure ou ils ne sont pas efficacement protégés
par la legislation applicable aux travailleurs en
général.

2. Les gouvernements doivent faire tout ce qui
est en leur pouvoir pour éviter toute discrimination
entre les travailleurs appartenant aux peuples
intéressés et les autres travailleurs, notamment en
Ce qui concerne:

a) 'acces a I'emploi, y compris aux emplois
qualifiés, ainsi que les mesures de promotion et
d’avancement;

b) la rémunération égale pour un travail de valeur
égale;

c) I'assistance médicale et sociale, la sécurité et la
santé au travail, toutes les prestations de sécurité
sociale et tous autres avantages découlant de
I’'emploi, ainsi que le logement;

d) le droit d’association, le droit de se livrer
librement a toutes activités syndicales non
contraires a la loi et le droit de conclure des
conventions collectives avec des employeurs ou
avec des organisations d’employeurs.

3. Les mesures prises doivent notamment viser a
ce que:

a) les travailleurs appartenant aux peuples
intéressés, y compris les travailleurs saisonniers,
occasionnels et migrants employés dans
I'agriculture ou dans d’autres activités, de méme
que ceux employés par des pourvoyeurs de main-
d’ceuvre, jouissent de la protection accordée par
la législation et la pratique nationales aux autres
travailleurs de ces catégories dans les mémes
secteurs, et qu'ils soient pleinement informés de
leurs droits en vertu de la Iégislation du travail et
des moyens de recours auxquels ils peuvent avoir
acces;

b) les travailleurs appartenant a ces peuples ne
soient pas soumis a des conditions de travail

qui mettent en danger leur santé, en particulier

en raison d’une exposition a des pesticides ou a
d’autres substances toxiques;

C) les travailleurs appartenant a ces peuples ne
soient pas soumis a des systemes de recrutement
coercitifs, y compris la servitude pour dette sous
toutes ses formes;

d) les travailleurs appartenant a ces peuples
jouissent de I'égalité de chances et de traitement
entre hommes et femmes dans I'emploi et d’'une
protection contre le harcelement sexuel.

4. Une attention particuliere doit étre portée a la
création de services adéquats d’inspection du travail
dans les régions ou des travailleurs appartenant aux
peuples intéressés exercent des activités salariées,
de fagon a assurer le respect des dispositions de la
présente partie de la convention.

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE

Bl

!



La convention met I'accent sur la nécessité d’adopter
des mesures spéciales de protection des travailleurs
autochtones lorsque les normes nationales du travail

en vigueur ne suffisent pas a les protéger. L objectif est
d’empécher les discriminations et de veiller a ce gu’ils
recoivent un traitement égal a celui des autres travailleurs.

En outre, la convention pose les conditions suivantes:

e | es travailleurs indigenes et tribaux ne doivent
faire I'objet d’aucune discrimination lorsqu’ils
recherchent un emploi ou déposent des
candidatures, qu'’il s’agisse d’emplois de
travailleurs manuels ou de postes a responsabilités.
Les hommes et les femmes doivent bénéficier des
mémes opportunités.
lls doivent recevoir un salaire égal a celui des
autres travailleurs pour un travail de valeur égale et
ne doivent pas se voir offrir uniqguement les emplois
les plus mal rémunérés.
lls ne doivent pas étre exploités au travail. Cela
est particulierement important dans le cas des
travailleurs saisonniers, occasionnels ou migrants,
comme ceux qui sont employés durant les
périodes de récolte.

Les hommes et les femmes doivent étre traités sur
un pied d’égalité. Les femmes doivent notamment
étre protégées contre le harcelement sexuel.

lls ont le droit de fonder des associations ou d’y
adhérer et d’étre actifs au sein de syndicats de
travailleurs.

lls doivent étre informés de leurs droits en tant que
travailleurs et étre en mesure d’obtenir de I'aide.
lls ne doivent pas travailler dans des conditions
pouvant porter atteinte a leur santé sans étre
correctement informés des précautions a prendre.

La Déclaration de ’ONU sur les droits des
peuples autochtones comporte des dispositions
analogues concernant les droits des travailleurs:
Article 17

1. Les autochtones, individus et peuples, ont le
droit de jouir pleinement de tous les droits établis
par le droit du travail international et national
applicable.

2. Les Ftats doivent, en consultation et en
coopération avec les peuples autochtones, prendre
des mesures visant spécifiquement a protéger

les enfants autochtones contre I'exploitation
économique et contre tout travail susceptible d’étre
dangereux ou d’entraver leur éducation ou de nuire
a leur santé ou a leur développement physique,
mental, spirituel, moral ou social, en tenant compte
de leur vulnérabilité particuliere et de I'importance
de I'éducation pour leur autonomisation.

3. Les autochtones ont le droit de n’étre soumis

a aucune condition de travail discriminatoire,
notamment en matiere d’emploi ou de
rémunération.

Peuples autochtones et normes fondamentales du
travail
Outre la convention N° 169, les travailleurs autochtones
sont également protégés, de maniére plus générale,
par I'éventail d’instruments concernant les normes
internationales du travail. Il s’agit en particulier de huit
conventions fondamentales de I'OIT, qui traitent des
questions telles que le travail forcé, la discrimination, le
travail des enfants et la liberté syndicale. Ces conventions
fondamentales sont les suivantes:
e Convention sur I'égalité de rémunération, 1951 (N°
100)
e Convention concernant la discrimination (emploi et
profession), 1958 (N° 111)
e Convention sur I’age minimum, 1973 (N° 138)
e Convention sur les pires formes de travail des
enfants, 1999 (N° 182)
e Convention sur I'abolition du travail forcé, 1957 (N°
105)
e Convention sur le travail forcé, 1930 (N° 29)
e Convention sur la liberté syndicale et la protection
du droit syndical, 1948 (N° 87)
e Convention sur le droit d’organisation et de
négociation collective, 1949 (N° 98)

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Ces conventions ont été ratifiées par la quasi-totalité
des Etats membres de I'OIT. Comme le réaffirme la

déclaration de I'OIT de 1999 relative aux principes et
droits fondamentaux au travail, méme les Etats qui n’ont
pas ratifié ces conventions ont le devoir de respecter,
promouvoir et appliquer les droits et principes définis
dans ces conventions fondamentales, y compris en ce qui
concerne les peuples autochtones.

Travail forcé

Le travail est qualifié de forcé lorsqu’une personne
exécute, sous la menace, morale ou physique, un travail
qu’elle n’aurait pas choisi d’effectuer de son propre gré.
Le travail forcé revét différents aspects: esclavage ou
pratiques apparentées a I'esclavage, servitude pour dette,
servage. Les études de I'OIT montrent que dans bien des
régions, les peuples autochtones sont particulierement
susceptibles d’étre victimes du travail forcé car ils sont
depuis longtemps soumis a des discriminations.

En Amérique latine, aujourd’hui et depuis des siecles,

les principales victimes du travail forcé sont les peuples
autochtones. En Asie du Sud, les cas d’asservissement
demeurent particulierement répandus chez les Dalits
(«Intouchables») et les Adivasi (aborigenes de I'lnde). On
sait également que les femmes et les filles des tribus des
collines du Mékong, en Asie du Sud-est, sont souvent la
proie d’une traite des femmes a des fins d’exploitation
sexuelle. En Afrique centrale, le travail forcé semble
toucher particulierement les peuples Baka, Batwa et

autres peuples dits «pygmées».

La convention N° 29 de 1930 sur le travail forcé oblige
les Etats membres de I'OIT & abolir I'emploi du travail
forcé ou obligatoire sous toutes ses formes et dans le
plus bref délai possible. En 1957, la convention N° 29 a
été complétée par la convention N° 105 sur I'abolition
du travail forcé. Cette convention définit les conditions
dans lesquelles il est interdit de recourir au travail forcé.
Selon cette convention, le travail forcé ne peut jamais
étre utilisé a des fins de développement économique ou
comme moyen d’éducation politique, de discrimination,
de sanction par le travail ou de répression a I’encontre de
grévistes.”

Travail des enfants dans les communautés
autochtones

Il faut opérer une distinction entre ce qui constitue le
travail acceptable des enfants et ce qui ne I'est pas. Les
pires formes du travail des enfants sont les suivantes:
I'esclavage et le travail forcé, la traite des enfants, leur
recrutement forcé dans des conflits armés, I'utilisation
des enfants a des fins de prostitution, de production de
matériel pornographique ou aux fins d’activités illicites
telles que le trafic de stupéfiants, ou obliger des enfants
a effectuer des travaux qui sont susceptibles de nuire a
leur santé, sécurité ou moralité. Ce n’est pas le cas de

4) Pour plus d’informations, voir le rapport global de 2005 sur le suivi de
la Déclaration de I’OIT relative aux principes et droits fondamentaux au
travail («A global alliance against forced labour», OIT, 2005.

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE




la plupart des enfants autochtones, qui sont chargés de
travaux qui refletent des conceptions culturelles complexes
du développement de I'enfant, en fonction de la tranche
d’age, du sexe, du rang social, et qui s’accompagnent
souvent de rituels de passage a I'age adulte. Ces travaux
légers, qui ne leur portent aucun préjudice mais plutot
aident les enfants a se développer et leur permettent
d’acquérir des compétences, des comportements et de
I’expérience afin qu’ils deviennent des membres utiles et
productifs au sein de leur communauté a I’age adulte, ne
peuvent pas étre assimilés aux formes préjudiciables du
travail des enfants.

Les enfants autochtones qui travaillent sont surtout ceux
qui vivent dans les zones rurales, mais c’est aussi de
plus en plus souvent le cas dans les villes. Les enfants
de meres seules et les orphelins sont particulierement
vulnérables. Les enfants autochtones travaillent dans le
secteur structuré comme dans le secteur non structuré
de I'économie. Cependant, ils sont plus nombreux a
travailler dans le secteur de I’économie informelle, ou ils
travaillent ordinairement durant de trés longues heures

et sont souvent payés en nature. Les enfants indigenes
représentent une portion grandissante de la main-
d’ceuvre migrante qui travaille dans les plantations ou
autres structures commerciales agricoles. Au Guatemala,
par exemple, les enfants sont exploités au travail dans
les commerces agricoles, les manufactures de pieces
d’artifice et I'artisanat.

Le travail des enfants touche les garcons et les filles de
maniere différente. En raison des discriminations sexistes
trés répandues, notamment dans le cadre de certaines
pratiques culturelles indigenes, les filles des zones rurales
sont moins scolarisées et nombre d’entre elles migrent
vers les zones urbaines pour y travailler en tant que
domestiques. Cela leur donne moins de «visibilité» et les
rend plus vulnérables a I'exploitation, aux abus sexuels
et aux violences. Certains enfants autochtones arrivent a
conjuguer école et travail, mais la majorité des enfants qui
travaillent ont été peu scolarisés, voire pas du tout.

Bien que I'effort collectif visant a éliminer le travail des
enfants se soit intensifié, les enfants autochtones en
bénéficient moins que les autres enfants. De fait, il y a
encore peu de temps, le travail des enfants appartenant
a des peuples autochtones attirait peu I'attention des
gouvernements, des institutions internationales et des
peuples autochtones eux-mémes. Cette question reste en
grande partie occultée et on dispose de peu de données
sur I’'ampleur du probléme ou sur les conditions et le type
de travail auquel sont soumis les enfants autochtones.
Toutefois, des séries de cas et des exemples observés

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



dans le monde entier témoignent du fait que les enfants
autochtones sont particulierement touchés par le travail
des enfants. De plus, des études récentes ont montré que
les enfants autochtones sont particulierement exposés aux
pires formes d’exploitation par le travail. La lutte contre

le travail des enfants autochtones exige des approches
spécifiques, fondées sur les propres besoins et droits de
ces peuples.

La convention N° 182 sur les pires formes du travail des
enfants et la convention N° 138 sur I’age minimum sont
les instruments principaux de I'OIT dans la lutte contre le
travail des enfants.?

Discrimination en matiére d’emploi et de profession
Le principal instrument de I'OIT dans la lutte contre

la discrimination est la convention N° 111 de 1958
concernant la discrimination en matiere d’emploi et de
profession. La convention N° 111 donne la définition
suivante de la discrimination: «toute distinction, exclusion
ou préférence fondée sur la race, la couleur, le sexe, la
religion, I’opinion politique, I'ascendance nationale ou
I'origine sociale, qui a pour effet de détruire ou d’altérer
I'égalité de chances ou de traitement en matiere d’emploi
ou de profession».

«[’égalité de chances ou de traitement» comporte deux
aspects: Premiérement, la notion de traitement égal, qui
exige que toutes les personnes soient traitées sur un méme
pied d’égalité. Deuxiemement, la notion d’égalité des
chances qui exige que soient offerts a tous des moyens et
opportunités comparables. La notion d’égalité des chances
implique que tout le monde doit &tre hissé au méme niveau
afin que tous puissent avoir acces a I'emploi.

Si 'on se concentre sur les résultats plutdt que sur

le processus, il importe peu que les discriminations
soient intentionnelles ou non. La convention N° 111 a
pour objectif d’éliminer les formes directes et indirectes
de discrimination. La discrimination directe se
rapporte aux lois, mesures ou pratiques qui excluent
certains individus ou les défavorisent en raison de leur
appartenance a un groupe spécifique ou de certaines

de leurs caractéristiques. La discrimination indirecte
est souvent dissimulée, plus subtile et donc plus difficile
a appréhender. C’en est le cas lorsque des mesures (ou
lois, politiques et pratiques) neutres en apparence ont
une incidence particulierement néfaste pour un groupe
spécifique ou plusieurs groupes. Méme des mesures
basées sur des intentions louables peuvent donner lieu a
des discriminations.

5) Pour plus d’informations, consultez: Guidelines for Combating Child
Labour among Indigenous and Tribal Peoples, OIT, 2006.

Au Pérou, le centre de formation des maitres,

le FORMABIAP (voir la rubrique 10.4) a formé

des enseignants bilingues et interculturels

pendant plusieurs années, en tenant compte des
particularités linguistiques et culturelles des peuples
autochtones de la région amazonienne. Cependant,
de nouvelles regles nationales de sélection des
candlidats ont été introduites pour améliorer la
qualité générale de I'enseignement dans le pays.
Ces regles ont posé des conditions d’admission
quasiment impossibles a remplir pour la grande
majorité des étudiants indigenes. La plupart de ces
étudiants viennent de régions éloignées et ont été
eéduqués dans une langue qu’ils ne maitrisent pas
parfaitement. lls poursuivent des études dans des
institutions dont les infrastructures et le matériel
sont inadaptes, tandis que leurs enseignants se
comportent de maniére discriminatoire et n’ont pas
recu de formation spéciale. Suite a I'introduction
des nouveaux criteres d’admission, les étudiants
autochtones ont en realité éteé exclus de la formation
permettant de devenir enseignant bilingue. Pour
remédier a ce probleme, en 2008, le FORMABIAP a
congu un cours spécialement destiné aux étudiants
autochtones qui a pour objectif spécifique de hisser
les étudiants autochtones au méme niveau que

les étudiants non autochtones afin qu’ils puissent
rivaliser avec eux sur un pied d’égalité. Malgré cette
mesure et pour la troisieme année consecultive,
aucun étudiant autochtones n’a réussi I'examen
d’admission en 2009.°

Les dispositions de la convention N° 111 sont extrémement
pertinentes pour les peuples autochtones dans les cas

ou ils sont confrontés a des discriminations fondées sur la
race, la religion, I'ascendance nationale ou I'origine sociale.
De méme que la convention N° 169, la convention N° 111
exige que des mesures spéciales ou des actions positives
soient mises en ceuvre afin de répondre aux besoins
spécifiques des peuples autochtones et des autres groupes
victimes de discrimination. Parmi les mesures possibles, on
retiendra, par exemple, I'attribution de bourses d’études
spéciales ou la réservation de postes de la fonction
publique a ces groupes”.

6) http://www.formabiap.org.

7) Pour plus d’informations, consultez: Eliminating Discrimination
against Indigenous and Tribal Peoples in Employment and Occupation —
a Guide to ILO Convention No. 111, OIT, 2007.

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE




12.3. ACCES A LA FORMATION
PROFESSIONNELLE

Sans acces égal a la formation, I'obtention d’un emploi ou
la pratique d’une profession demeurent irréalisables, dans
la mesure ou la formation est un élément essentiel de la
promotion de I’égalité des chances.

La convention N° 169 comporte des
dispositions spécifiques concernant la formation
professionnelle:

Article 21

Les membres des peuples intéressés doivent
pouvoir bénéficier de moyens de formation
professionnelle au moins €égaux a ceux accordés
aux autres citoyens.

Article 22

1. Des mesures doivent étre prises pour
promouvoir la participation volontaire des membres
des peuples intéressés aux programmes de
formation professionnelle d’application générale.
2. | orsque les programmes de formation
professionnelle d’application générale existants ne
répondent pas aux besoins propres des peuples
intéressés, les gouvernements doivent, avec la
participation de ceux-ci, faire en sorte que des
programmes et des moyens spéciaux de formation
soient mis a leur disposition.

3. Les programmes spéciaux de formation doivent
se fonder sur le milieu économique, la situation
sociale et culturelle et les besoins concrets

des peuples intéressés. Toute étude dans ce
domaine doit étre réalisée en coopération avec
ces peuples, qui doivent &tre consultés au sujet
de I'organisation et du fonctionnement de ces
programmes. Lorsque c’est possible, ces peuples
doivent assumer progressivement la responsabilité
de 'organisation et du fonctionnement de ces
programmes spéciaux de formation, s’ils en
décident ainsi.

La convention ne traite pas uniquement de la formation
professionnelle générale mais également des programmes
de formation spécifiques qui se basent sur I'environnement
économique, les conditions sociales et culturelles et les
besoins concrets des peuples autochtones, car ce type
de formation est plus susceptible de promouvoir I'égalité
des chances. Lorsque des formations de ce type sont

mises au point, il est impératif de consulter les peuples
indigenes concernés et, le cas échéant, de leur confier la
responsabilité de ces programmes.

12.4. APPLICATION CONCRETE: EMPLOI ET
DROITS DES TRAVAILLEURS

Népal: les kamaiyas

Le kamaiya est un systeme de servitude pour dette qui
était particulierement répandu dans les basses terres de
I’Ouest du Népal jusqu’a son abolition, en 2000. Plus de
98 % des kamaiyas ou travailleurs en servitude pour dette
étaient issus de la communauté autochtone Tharu. lls
continuent de souffrir des torts causés par ce systeme,
comme le manque de terres, I'exploitation au travail, le
manque d’éducation et une pauvreté généralisée.

Les Tharus sont des autochtones de la ceinture des
basses plaines du Népal appelée Teral. Le Terai a subi
des changements radicaux au cours des 60 derniéres
années. Cette zone de jungle, infectée par le paludisme
et a la population clairsemée, est devenue le grenier a blé
et le coeur industriel du pays. Avant les années 1950, la
région était presque uniquement habitée par des peuples
autochtones, le plus grand groupe étant les Tharus. De
nos jours, plus de la moitié de la population népalaise

vit sur cette étroite bande de terre plate. Les vagues
d’implantation de peuples des collines, qui appartiennent
a des castes de haut rang, ont privé les Tharus de

leurs terres ancestrales, pour lesquelles ils possédaient
rarement des titres de propriété. Les nouveaux arrivants
étaient plus instruits et avaient souvent des relations avec
le milieu politique, grace auxquelles ils pouvaient obtenir
des terres et les titres de propriété correspondants.

De fait, de vastes étendues de terre appartenaient aux
ministres et aux hommes politiques. Au bout de quelques
années, les familles Tharu se sont retrouvées fortement
endettées envers les nouveaux propriétaires terriens et
réduits a I'état de travailleurs en servitude pour dette.

Avec I'avenement d’une démocratie multipartite en 1990,
certaines ONG ont commencé a remettre en cause le
systeme de la servitude pour dette, par I'intermédiaire

de stratégies de développement communautaire, dont
des programmes de sensibilisation, d’alphabétisation

et des projets rémunérateurs au profit des kamaiyas.

La lutte pour I'abolition réelle de la servitude pour dette

a été longue mais, en 2000, un groupe de kamaiyas a
organisé une greve d’occupation devant les bureaux

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT




du gouvernement local pour exiger leur libération de la
servitude pour dette, la rémunération au salaire minimum
et le cadastrage des terres sur lesquelles ils vivaient.

Une coalition d’organisations de défense des droits de
I’lhomme, d’ONG et de syndicats de travailleurs sont
rapidement venus les soutenir et I'action a évolué en un
mouvement de libération, qui a débouché le 17 juillet
2000 sur la Déclaration du gouvernement relative a la
liberté des kamaiyas. Plus de 25 000 travailleurs en
servitude pour dette et les membres de leurs familles

ont été immédiatement libérés de leur servitude, car

le gouvernement les a déclarés libres de toute dette
envers des propriétaires terriens, et a menacé de 10

ans d’emprisonnement quiconque aurait recours a
I’asservissement de travailleurs.

Parallelement a cette déclaration sur la liberté des
kamaiyas, le gouvernement a également annoncé des
plans de réhabilitation, notamment I'attribution de terres
aux kamaiyas désormais libres. Néanmoins, depuis 2008,
la moitié des kamaiyas ainsi libérés demeure dépourvue
de terres. En outre, les terres qui leur sont attribuées sont
généralement de dimensions assez réduites. La raison
pour laquelle la servitude pour dette est apparue, ¢’est-a-
dire le fait que les Tharus soient privés de leurs territoires
ancestraux, demeure donc un probléme. Comme ce
groupe reste vulnérable sur le plan économique, il est
donc susceptible de retomber dans d’autres formes
d’exploitation comme le travail forcé, le travail des enfants
et la rémunération au-dessous du salaire minimum.

Peter Lowe, Kamaiya: Slavery and Freedom in Nepal,
Kathmandu, MS Nepal, 2001

Bulletin d’information du bureau de I'OIT a Katmandou. La
8e célébration de la libération des kamaiyas organisée au
Népal s’est accompagnée de la demande de réhabilitation
des kamaiyas libéres. http.//www.iloktm.org.np/read_
more.asp?id=127

Amérique latine: travail des enfants et formation
professionnelle

Sur environ 40 millions d’autochtones en Amérique latine,
presque la moitié d’entre eux (entre 15 et 18 millions) sont
des enfants et des adolescents. En général, on estime que
les enfants autochtones sont deux fois plus susceptibles
de travailler que les enfants non autochtones.

Pour lutter contre le travail des enfants parmi les
autochtones, une formation professionnelle de bonne
qualité et adaptée au contexte linguistique et culturel

de chaque peuple autochtone doit étre proposée. En
Amérique centrale, des initiatives ont été lancées dans

le but de mettre au point un systeme d’éducation et de
formation professionnelle adapté aux besoins des peuples
autochtones. Au Nicaragua, I'Université autonome

de la c6te atlantique du Nicaragua (URACCAN) et la
Bluefields Indian and Caribbean University (BICU) sont
des établissements d’enseignement spéciaux, créés pour
proposer des programmes spécifiquement congus pour
les peuples autochtones des régions autonomes.
L’'URACCAN favorise la consolidation de I'autonomie

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE




de la région par I'intermédiaire de programmes
complémentaires de développement personnel, de
renforcement des capacités locales, de promotion de
I'unité entre les ethnies, et de formation globale des
hommes et des femmes de la région. Sa mission est
d’aider a renforcer I'autonomie de la région en formant
les habitants de la région dans I'intérét de celle-ci,

en transmettant les connaissances, compétences

et comportements nécessaires a la protection

des ressources naturelles, tout en promouvant le
développement durable et en formant les personnes au
niveau local afin que les droits de I’homme des peuples
autochtones et le droit a I'autonomie puissent s’exercer.
Qutre des cours universitaires formels bilingues et
adaptés au contexte culturel sur le theme des droits des
autochtones et la médecine traditionnelle, ces universités
proposent des programmes axés sur la gestion,
I'alphabétisation et I'organisation communautaire aux
adultes qui n’ont pas été scolarisés.
http.//white.oit.org.pe/ipec;

http.//www.Uraccan.edu.ni.

Etude de cas réalisée par Brenda Gonzales Mena.

Pérou: lutte contre le travail forcé dans la région
amazonienne

Depuis des siecles, les peuples autochtones sont les plus
touchés par les pratiques de travail forcé en Amérique
latine. Elle se place au deuxieme rang des régions du
monde qui comptent le plus de victimes du travail forcé.
D’aprés les estimations de I'OIT, leur nombre s’éléverait
a 1,2 million de personnes. Les études approfondies

sur le terrain dans les zones rurales boliviennes,
paraguayennes et péruviennes ont confirmé le fait que
les peuples autochtones sont vulnérables, en particulier,
a une forme du travail forcé appelée servitude pour
dette. Les travailleurs autochtones sont recrutés par des
intermédiaires qui, par le biais d’avances sur salaire et
autres manipulations, les plongent artificiellement dans
des dettes gqu’ils ne sont pas en mesure de rembourser.
Comme de longues heures de travail ne suffisent pas

a rembourser ces dettes, les travailleurs se trouvent
prisonniers d’une spirale de dette et doivent étaler le
remboursement sur une période toujours plus longue. Ce
systeme maintient ces travailleurs dans la pauvreté voire
I’extréme pauvreté et les prive de tout développement
personnel et social.

Au Pérou, une étude menée en 2004 par I'OIT et le
ministere péruvien du travail et de la promotion de I’'emploi
a confirmé I'existence de pratiques de travail forcé dans
le cadre de I'exploitation forestiere illégale dans la région

tropicale d’Amazonie. L’étude estime a 33 000 le nombre
de victimes, dont la plupart appartiennent a des peuples
autochtones.

Cette étude a mis en évidence deux formes principales
du travail forcé dans le cadre de I'exploitation forestiére en
Amazonie:

e |aforme la plus répandue est d’obliger des
communautés autochtones, par contrat, a fournir
du bois coupé sur leur territoire. En échange,
ces communautés recoivent de I'argent, de la
nourriture et des marchandises qui leur sont
fournies en avance a condition que les membres
de la communauté, qui connaissent la région,
livrent bien le bois.

e |a deuxieme forme de travail forcé apparait
lorsque des travailleurs, autochtones ou non,
sont embauchés pour travailler sur des chantiers
forestiers.

Ces deux formes ont recours a la manipulation pour
enfermer les travailleurs dans une spirale de dette et

de servitude, qui est souvent transmise a la génération
suivante.

Ces pratiques de travail forcé sont liées au probleme
plus vaste de la discrimination a I'encontre des peuples
autochtones sur le marché du travail. Dans le monde du
travail, ils se trouvent fréquemment au bas de la hiérarchie,
occupent des emplois peu rémunérés, irréguliers et non
protégés et sont victimes de discrimination en termes de
rémunération.

En 2006 et 2007, le bureau péruvien de I'OIT et
I'Internationale des travailleurs du batiment et du bois
(IBB) ont signé deux accords visant spécifiqguement a
lutter contre le travail forcé. Les deux organisations se
sont engagées a mener une série d’activités communes
concernant la sensibilisation, la diffusion d’informations et
la syndicalisation des travailleurs de I'industrie forestiere.
Cela a débouché sur le lancement, en aolt 2008, d’un
projet pilote de syndicat de travailleurs financé par la
Fédération néerlandaise des syndicats de travailleurs
(FNV), dont I'objectif est de lutter contre le travail forcé
dans I'industrie forestiere en Bolivie et au Pérou. Ce
projet est mis en ceuvre dans la région d’Ucayali par

la Fédération nationale des travailleurs du bois et des
industries connexes (FENATIMAP). Cette organisation
réunit des travailleurs appartenant a plusieurs syndicats
et associations en lien avec I'industrie forestiere, basés
principalement dans I’Amazonie péruvienne. Pendant de
nombreuses années, la FENATIMAP a agi en coordination
avec les représentants des communautés autochtones

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



et a noué de nouveaux liens avec des organisations
indigenes a I'occasion de la mise en place de ce projet.

L objectif du projet est de favoriser la réduction du nombre
de personnes victimes du travail forcé a I'aide d’un
ensemble d’activités de sensibilisation et de renforcement
des capacités. Ces activités comprennent la formation

de militants syndicaux a des questions telles que le

travail forcé, les droits fondamentaux des travailleurs et
des peuples autochtones, les recours légaux en cas de
violation de ces droits et les moyens permettant de lancer
des actions collectives par I'intermédiaire des syndicats.
Les dirigeants autochtones participent a la formation

puis organisent des formations et des activités de
sensibilisation au sein de leurs propres communautés et
organisations, avec I'aide des militants de la FENATIMAP.
Depuis la mise en ceuvre coordonnée de ce projet, les
organisations autochtones officialisent leurs liens avec

la FENATIMAP pour permettre la mise en place d’autres
actions communes de protection des droits fondamentaux
des travailleurs et des peuples autochtones. Les activités
de sensibilisation sont organisées a divers endroits de la
région. Le réseau de communautés et d’organisations
autochtones impliquées dans ces actions ne cesse de
s’étendre. Les liens qui ont été noués jouent également
un réle précieux dans le recueil d’informations concernant

les cas de travail forcé et d’exploitation forestiere

illegale dans la région. En outre, ce projet a diffusé des
informations concernant le travail forcé et les droits des
peuples autochtones dans les médias locaux, attirant
ainsi I'attention des autorités et du grand public sur ces
questions.

Ce projet montre bien que la coordination entre les
organisations autochtones et les syndicats de travailleurs
permet aux peuples autochtones d’accéder plus
facilement aux recours légaux, les fait bénéficier d’'un
réseau de soutien plus vaste et leur ouvre de nouvelles
possibilités de dialogue au sein d’institutions dont ils

ne faisaient pas partie auparavant. Les syndicats de
travailleurs comprennent désormais mieux la situation
des peuples autochtones et les problemes auxquels ils
sont confrontés. Par conséquent, ils peuvent faire part
des préoccupations de ces peuples a diverses instances,
notamment aux mécanismes de dialogue social dont ils
font partie.

Bedoya y Bedoya: Trabajo forzoso en la extraccion de la
madera en la Amazonia Peruana, OIT, 2005;

A Global Alliance Against Forced Labour, Rapport global
de I'OIT, 20085.

Etude de cas réalisée par Sanna Saarto, Programme de
I"OIT de lutte contre le travail forcé, Pérou.

XII. ACTIVITES TRADITIONNELLES, DROITS DES TRAVAILLEURS ET FORMATION PROFESSIONNELLE




s 1
S i — ' ’ < g

- T — H
-1"4t"_ﬂ—_ ¥ J o T iy

S

e

—= XII.
CONTACTS ET COOPERATION
AU-DELA DES FRONTIERES

164



13.1. SEPARATION D’UN OU DE PLUSIEURS
PEUPLES PAR DES FRONTIERES

’une des caractéristigues inhérentes aux peuples
autochtones est que leur installation dans un pays ou
une région est antérieure a toute conquéte, colonisation
ou délimitation des frontiéres de I'Etat (voir la rubrique
1.1). Par conséquent, de nombreux peuples autochtones
ont été divisés ou séparés malgré eux par des frontieres
internationales qui, tracées en travers de leurs territoires,
entravent la communication entre les membres de ces
peuples. C’est le cas, par exemple, du peuple sami et du
territoire traditionnel sami, qui est divisé par les frontieres
de quatre Etats-nations (Finlande, Norvége, Russie et
Suede), pour des raisons géopolitiques. Dans d’autres
cas, les frontigres des Etats empéchent les peuples
autochtones de garder ou de renforcer les contacts et la
coopération qu’ils avaient établis avec d’autres peuples
et communautés autochtones qui se trouvent a présent
de I'autre c6té d’une frontiere, par exemple les Chins de
Birmanie et d’Inde.

Pour faire face a ce type de situation, la convention
N° 169 comporte un article qui traite en particulier des
contacts et de la coopération au-dela des frontieres:

Convention N°169 de ’'OIT

Article 32:

Les gouvernements doivent prendre les mesures
appropriées, y compris au moyen d’accords
internationaux, pour faciliter les contacts et

la coopération entre les peuples indigenes et
tribaux a travers les frontieres, y compris dans les
domaines économique, social, culturel, spirituel et
de I'environnement.

Cette disposition ne s’applique pas uniquement aux
peuples autochtones qui ont été divisés de maniere
interne par des frontiéres, mais également aux peuples
autochtones qui, bien gu’ils ne soient pas divisés par

des frontieres, peuvent bénéficier de la coopération avec
d’autres peuples autochtones situés de 'autre c6té d’une
frontiere.

La Déclaration de PONU sur les droits des
peuples autochtones comporte une disposition
analogue:

Article 36

1. Les peuples autochtones, en particulier

ceux qui vivent de part et d’autre de frontieres
internationales, ont le droit d’entretenir et de
développer, a travers ces frontieres, des contacts,
des relations et des liens de coopération avec leurs
propres membres ainsi qu’avec les autres peuples,
notamment des activités ayant des buts spirituels,
culturels, politiques, économiques et sociaux.

2. Les Ftats prennent, en consultation et en
coopération avec les peuples autochtones, des
mesures efficaces pour faciliter I'exercice de ce
droit et en assurer I'application.

Le droit des peuples autochtones a entretenir et a
développer des contacts et des liens de coopération

a travers les frontieres internationales est de nature
différente des autres normes internationales relatives aux
droits des peuples autochtones, car son application exige
qu’au moins deux Etats adoptent des mesures politiques,
administrative et/ou juridiques. La condition préalable a
I'application de ce droit est donc que les Etats concernés
entretiennent des relations amicales et soient préts a
coopérer afin que les moyens nécessaires a I'application
de ce droit soient mis en ceuvre.

XIIl. CONTACTS Ef COOPERATION AU-DELA DES FRONTIERES
i




13.2. APPLICATION CONCRETE: CONTACTS
ET COLLABORATION A TRAVERS LES
FRONTIERES

Venezuela: traversée gratuite de la frontiére pour les
personnes et les marchandises autochtones

La Constitution de 2002 de I'Etat vénézuélien d’Amazonas
reconnait le droit des peuples autochtones qui vivent en
zone frontaliere a traverser ces frontiéres internationales
librement, avec leurs marchandises. Comme la
Constitution I'affirme expressément, ce droit prend ses
racines dans le fait que ces peuples: vivaient la avant la
fondation de I'Etat du Venezuela.

Au niveau fédéral, la loi organique sur les peuples et
communautés autochtones affirme le droit des peuples
autochtones qui vivent en zone frontaliére a entretenir et
a développer des relations et une coopération avec les
peuples et communautés autochtonesdes pays voisins,
notamment dans le cadre d’activités sociales, culturelles,
économiques, spirituelles, écologiques et scientifiques. Par
conséquent, cette loi établit qu’il est du devoir de I'Etat
d’adopter des mesures adéquates, avec la participation
des peuples et communautés concernés, sous la forme
d’accords, de conventions et de traités internationaux,
en vue de faciliter et de promouvoir I'intégration, les liens
de coopération, les déplacements, les échanges et le
développement économique des peuples autochtones
concerneés.

La possibilité d’établir des contacts et des formes de
coopération a travers les frontieres est présentée comme
un droit spécial des peuples autochtones qui vivent dans
les zones frontalieres, basé sur le principe selon lequel
ces peuples entretiennent des relations entre eux a travers
ces frontieres depuis une époque antérieure a la fondation
des Etats actuels et & la démarcation de leurs frontiéres.
C’est pourquoi I'Etat a le devoir de faciliter ces relations et
de les promouvoir en adoptant des mesures adéquates,
notamment en signant des accords internationaux. En
outre, la loi affirme clairement que les peuples autochtones
concernés doivent participer a la rédaction de ces
instruments.

Constitution de I'Etat d’Amazonas: www.iadb.org//sds/
ind/index_ind_e.htm;

Ley Organica de Pueblos y Comunidades Indigenas:
www.asambleanacional.gov.ve.

Colombie: zones d’intégration frontaliére
La loi N° 191 de 1995 relative aux zones frontalieres

est destinée a encourager la coopération et dissiper

les difficultés concernant I'interaction naturelle entre les
communautés qui vivent de part et d’autre des frontiéres
internationales. Elle vise notamment a promouvoir la
coopération sur le plan du développement local, de la
protection de I'environnement et de la prestation de
services publics. A cette fin, la loi prévoit, dans I'article
5, la création de «zones d’intégration frontaliere», qui
reposeraient sur des accords internationaux signés
avec les Etats voisins. Lorsque des communautés
autochtones habitent dans les zones concernées, la
définition des zones d’intégration frontaliere doit faire
I’objet de consultations préalables avec des institutions
représentatives de ces communautés. La loi reconnait
également que, dans le cadre des accords de coopération
et d’intégration signés par les autorités locales des

pays de part et d’autre de la frontiére, les représentants
d’institutions autochtones de pays voisins peuvent
signer leurs propres accords de coopération concernant
les questions pour lesquelles ces institutions sont
compétentes.
http.//www.iadb.org//sds/ind/index_ind_e.htm

Norvége, Suéde, Finlande et Russie: collaboration et
élevage des rennes a travers les frontiéres chez les
Samis

Les Samis sont un exemple classique de peuple disposant
d’une identité, d’une langue, d’une culture, de structures
sociales, de traditions, de modes de subsistance, d’une
histoire et d’aspirations distincts, dont les membres ont
été séparés par des frontieres internationales.

Pendant des siecles, les Samis ont été soumis a des
situations géopolitiques et des régimes juridiques et
politiques en perpétuelle évolution. Finalement, le territoire
traditionnel sami a été partagé entre la Finlande, la
Norvege, la Russie et la Suede. Le peuple sami a donc été
séparé, contre son gré, par des frontieres internationales.

A cause des différences entre les régimes politiques

et juridiques des pays nordiques et de la Russie,

aucune discussion politique soutenue n’a eu lieu entre
les Etats concernant la nécessité de rétablir les droits
transfrontaliers des Samis en Russie et dans les pays
nordigues. Les Samis qui vivent dans I'ancienne Union
soviétique (URSS) ont énormément souffert du programme
national de centralisation des moyens de production. Les
Samis ont été forcés de quitter leurs villages traditionnels,
qui ont souvent été détruits pour les empécher d’y
revenir, et relogés dans de grandes villes ou des centres
dédiés au programme national de collectivisation. Cela a

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



XIIl. CONTACTS ET COOPERATION AU-DELA DES FRONTIERES 167




débouché sur la destruction de leurs structures sociales,
culturelles et économiques traditionnelles. lls se sont
trouvés isolés des Samis vivant dans les Etats nordiques.
Apres I'effondrement de I'URSS, les Samis de Russie ont
commencé a rebatir leur culture et ont repris contact avec
les Samis des autres pays.

De nos jours, les Samis de Finlande, Norvege et Suede
disposent de parlements élus. Le parlement sami de
Finlande a été créé en 1972, puis les parlements samis de
Norvege et de Suede ont été instaurés respectivement en
1989 et 1993. Bien que ces trois parlements ne soient pas
dotés de pouvoirs, de fonctions et de missions identiques,
ils partagent la méme aptitude a soulever librement et de
leur propre initiative toute question pouvant préoccuper
les Samis de ces trois pays. En 1998, les trois parlements
samis ont officialisé leur coopération transfrontaliere par
I'intermédiaire de la création du Conseil parlementaire
sami. Ce conseil parlementaire comprend 21 membres,
nommeés par les trois parlements samis parmi leurs

députés élus. Les Samis de Russie ont un simple statut
d’observateurs au sein du Conseil parlementaire sami
car ils ne disposent pas de leur propre parlement. Tous
les quatre ans, les parlements samis se réunissent lors
d’une conférence des députés samis, afin de débattre
des principales préoccupations du peuple sami dans son
ensemble. La conférence des députés samis rassemble
des membres des trois parlements samis en une
assemblée pléniere commune aux trois parlements.

Comme les frontiéres entre la Suede et la Norvége et
entre la Finlande et la Norvege ont été définies en 1751,
ces trois Etats ont reconnu, dans une certaine mesure,

les droits transfrontaliers des Samis. La reconnaissance
de ces droits continue d’évoluer et les parties ne sont pas
parvenues a aucun accord définitif, bien que ce processus
soit en cours depuis plus de 250 ans.

Le projet de convention nordique sur les Samis (voir
ci-dessous) traite également des droits transfrontaliers

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



relatifs a I'élevage des rennes. Larticle 43 de la convention
provisoire affirme que le droit des Samis a faire paitre

leurs rennes sans se soucier des frontieres internationales
repose sur la coutume. La convention provisoire cherche
a garantir I'autonomie des Samis en termes de gestion
des zones de paturage chevauchant plusieurs Etats. Elle
déclare que, si des accords ont été conclus entre des
villages ou communautés samis s’autorisant mutuellement
a traverser les frontieres internationales pour faire paitre
leurs rennes, ces accords doivent étre respectés par les
autorités publiques, et priment sur tout autre accord.

Dans le cas ou un différend se fait jour concernant
I'interprétation ou I'application de I'un de ces accords,
I'une des parties (vilage ou communauté samis) peut
demander a une commission d’arbitrage de trancher.

La composition de cette commission d’arbitrage ainsi

que les procédures gu’elle doit employer sont définis
collectivement par les trois parlements samis. Si I'une des
parties n’est pas satisfaite de la décision de la commission
d’arbitrage, elle a le droit d’engager des poursuites aupres
d’une cour de justice du pays dans lequel se trouve la
zone de paturage mise en cause.

On observe plusieurs formes de coopération et de
contacts transfrontaliers entre les Samis, comme la
coopération entre les chaines de télévision et les stations
de radio samies de Finlande, Norvege, Russie et Suede,
diverses formes de coopération culturelle, des équipes
nationales samies dans le football et les disciplines
nordiques de sports d’hiver, ...etc.

La coopération transfrontaliere entre les Samis est,

en grande partie, financée par les gouvernements

de Finlande, de Norvege et de Suede, de maniére
proportionnelle a la population samie dans chaque pays.”
John Henriksen, The continuous process of recognition
and implementation of the Sami people’s right to self-
determination, The Cambridge Review of International
Affairs, tome 21, numéro 1, Centre d’études
internationales de I"Université de Cambridge, 2008.

Cas cité dans I'ouvrage de John Henriksen, Key Principles
in Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008.

Norvége, Suéde et Finlande: projet de convention
nordique sur les Samis
En 1995, le Conseil sami (une organisation non

1) On estime la population totale samie a environ 80 000-95 000
personnes, réparties comme suit: 8 000 en Finlande, 50 000 a 65 000 en
Norvege, 20 000 en Suede et 2 000 en Russie. Ces chiffres ne sont que
des estimations car les recensements nationaux ne distinguent pas les
Samis du reste de la population.

gouvernementale samie commune a plusieurs pays)

a soumis un projet de convention sur les Samis aux
gouvernements finlandais, norvégien et suédois ainsi
qu’aux trois parlements samis. Les parties se sont

mises d’accord pour assurer le suivi de ce projet dans

le contexte global de la coopération politique nordique.
Néanmoins, les autorités russes n’ont pas été conviées a
prendre part a ce processus car le contexte politique et
juridique en Russie est différent.

En 2001, suite & une décision commune des
gouvernements finlandais, norvégien et suédois, un
groupe d’experts a été chargé de préparer les prochaines
étapes de ce processus. Le groupe d’experts a soumis,
a l'unanimité, un projet de convention nordique sur les
Samis a ces gouvernements et aux parlements samis au
mois de novembre 2005.

Les dispositions du projet de convention reposent, en
grande partie, sur le principe de la reconnaissance des
Samis en tant que peuple doté du droit a disposer de lui-
méme. En vertu de I'article 1, I'objectif de la convention
est d’affirmer et de conforter les droits du peuple sami
nécessaires a la protection et au développement de sa
langue, sa culture, ses modes de subsistances et sa
société tout en réduisant, au minimum, I'influence des
frontiéres internationales.

L’article 10 stipule que les Etats doivent, en coopération
avec les parlements samis, s’efforcer de garantir un
processus permanent d’harmonisation des législations
et autres reglements qui revétent une importance vis-
a-vis des activités transfrontalieres des Samis. L'article
11 affirme que les Etats sont dans I'obligation de mettre
en ceuvre des mesures visant a faciliter les activités
économiques transfrontalieres des Samis et de prendre
des dispositions concernant leurs besoins culturels
transfrontaliers. A cette fin, les Etats doivent s’efforcer de
supprimer les difficultés qui entravent encore les activités
économiques des Samis et qui sont fondées sur la
citoyenneté, la résidence ou qui sont, d’une maniére ou
d’une autre, liées a l'installation des Samis dans une zone
transfrontaliére. Les Etats doivent également donner aux
Samis I'acces permanent aux dispositions culturelles du
pays dans lequel ils résident.

L’article 12 stipule que les Etats doivent prendre des
mesures visant a donner aux Samis, résidant dans
n’'importe lequel des trois pays parties, la possibilité
de recevoir une éducation, des soins médicaux et des

XIIl. CONTACTS ET COOPERATION AU-DELA DES FRONTIERES




prestations sociales dans un autre pays que le leur parmi
les trois, si cela s’avere préférable.

L’article 13 comporte des dispositions liées aux symboles
du peuple sami. Les Etats doivent respecter le droit des
Samis a décider de I'utilisation du drapeau sami et autres
symboles de la nation samie. En outre, les Etats doivent,
en coopération avec les parlements samis, veiller a ce que
ces symboles samis soient rendus visibles, de maniere

a affirmer le statut des Samis en tant que peuple distinct
dans les trois pays parties.

L'article 20 du projet de convention reconnait que les
parlements samis de Finlande, de Norvege et de Suede
ont le droit de former des organisations communes et
que les Etats, en coopération avec les parlements samis,
doivent tout mettre en ceuvre pour déléguer leurs pouvoirs
a ces organisations, le cas échéant.

Larticle 22 affirme que les Etats doivent s’attacher
activement a identifier et développer les zones (régions
samies transfrontalieres au sein de chaque pays), au sein
desquelles le peuple sami peut exercer ses droits spéciaux
en vertu de la convention et des |égislations nationales.

L'article 14 stipule que chacun des trois pays doit étre
doté d’un parlement sami, qui constitue le plus haut
organe représentatif du peuple sami dans chaque pays.
Les parlements samis agissent au nom du peuple sami
dans chaque pays partie. Leurs députés sont élus par
scrutin général parmi les Samis du pays concerné.

En raison de certains détails juridigues, les Samis ne sont
pas partie a la convention. Le groupe d’experts a examiné
la possibilité d’élaborer une convention a laquelle le peuple
sami serait également partie mais il a conclu que si le
peuple sami était partie a cette convention, cela priverait
sans doute la convention de son statut d’instrument
|également contraignant au regard du droit international.
C’est pourquoi le groupe d’experts a décidé de rédiger
une convention a laquelle seuls les Etats sont parties, mais
qui ne peut étre ratifiée ou modifiée sans I'autorisation des
parlements samis.

Le projet de convention sur les Samis et son processus
d’élaboration reprennent les aspects les plus progressistes
du discours nordique sur les droits du peuple sami.
Toutefois, on attend de voir si les Etats finiront par adhérer
aux normes proposeées. Les trois parlements samis ont
tous approuvé le projet de convention, tandis que les
Etats sont toujours en train d’examiner son contenu.

Les négociations officielles entre les gouvernements et
les parlements samis de Finlande, Norvege et Suéde
devraient s’ouvrir d’ici peu.

John Henriksen, The continuous process of recognition
and implementation of the Sami people’s right to self-
determination, The Cambridge Review of International
Affairs, tome 21, numéro 1, Centre d’études
internationales de I’Université de Cambridge, 2008;

Une version anglaise du projet de convention nordique
sur les Samis est disponible sur le site: http.//www.
regjeringen.no/Upload/AlD/temadokumenter/sami/sami_
samekonv_engelsk.pdf.

Cas cité dans I'ouvrage de John Henriksen, Key Principles
in Implementing ILO Convention No. 169, OIT, 2008.

Région circumpolaire: le Conseil arctique

Inauguré au mois de septembre 1996, le Conseil
arctique est une organisation reposant sur les principes
de coopération, de coordination et d’interaction polaire
en faveur du développement durable et notamment de
la protection de I'environnement; une préoccupation

que partagent les Ftats arctiques et nordiques. Les huit
Etats arctiques sont tous membres du conseil. Il s’agit
des pays suivants: Canada, Danemark (Groenland et
lles Férog), Finlande, Islande, Norvége, Russie, Suéde et
Etats-Unis. Six organisations/communautés autochtones
bénéficient du statut de participants permanents au
conseil: I’Association aléoute internationale, le Conseil
arctique de I’Athabaskan, le Conseil international Gwich,
la Conférence circumpolaire inuit, I’Association russe des
peuples indigenes septentrionaux (RAIPON) et le Conseil
parlementaire sami. Le statut de participants permanents
permet aux peuples autochtones de jouer un réle actif au
sein du conseil.

http.//arctic-council.org

Equateur et Pérou: le parc national transfrontalier El
Céndor

Des années durant, la zone frontaliére entre I'Equateur et
le Pérou, dans la région amazonienne appelée «Cordillera
del Condor», a été le théatre de conflits armés ponctuels,
parce que les deux pays n’ont pas su se mettre d’accord
pour positionner la frontiere dans cette région, lorsque la
frontiére a été définie en 1941. La région abrite les peuples
autochtones Shuar et Huambisa, qui sont trés proches
I’'un de I'autre sur le plan culturel et linguistique. Les
communautés vivant de part et d’autre de la frontiere ont
été grievement touchées par ce conflit, auquel elles ont
participé.

L'idée de créer un parc national transfrontalier revient

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



aux organisations autochtones et écologistes des deux
pays. Elle a d’abord été accueilie comme un réve quasi
utopique. Toutefois, lorsqu’en 1995, les deux pays ont
signé un accord de paix, ce projet a été partiellement pris
en compte et une zone naturelle binationale protégée a
été créée des deux coOtés de la frontiere.
http.//www.ambiente.gov.ec/paginas_espanol/4ecuador/
docs/areas/condor.htm

Equateur et Pérou: Fédération binationale des
Zapara

A une certaine époque, le peuple Zapara était I'un des
plus importants de I’Amazonie. Mais aux XIX® et XX®
siecles, sa population a singulierement diminué en

raison des épidémies et de I'exploitation du caoutchouc
foisonnant dans la région; exploitation qui reposait en
grande partie sur des pratiques d’esclavage et de travail
forcé infligées a la population autochtone. Le territoire
traditionnel des Zapara a été divisé par la frontiere définie
entre I'Equateur et le Pérou en 1941. La majeure partie de
la population zapara se trouve du coté péruvien (environ
700 personnes) alors que le coté équatorien n’abrite que
150 a 200 Zapara. Parmi ceux-ci, seuls 15 personnes
parlent la langue zapara. C’est pourquoi 'TUNESCO a
inscrit la langue et la culture zapara au Patrimoine culturel
immatériel de I’humanité en 2001. Depuis lors, plusieurs

initiatives ont été lancées pour protéger et promouvoir

la culture zapara, notamment des initiatives visant a
sauvegarder la langue zapara et a fournir un enseignement
bilingue aux enfants zapara.

En 2003, un groupe de Zaparas équatoriens a descendu
les rivieres pour traverser la frontiére et rendre visite aux
Zaparas du Pérou, dont ils étaient séparés depuis plus
de 60 ans. Cela a donné lieu a une série de rencontres
binationales et a débouché, en 20086, sur la création de
la Fédération binationale du peuple Zapara d’Equateur et
du Pérou. La troisieme rencontre binationale du peuple
Zapara a eu lieu en mars 2009. Elle s’était fixé les objectifs
suivants:
¢ Renforcement et organisation des liens entre les
membres d’une méme famille;
¢ Elaboration de mesures en faveur d’une éducation
interculturelle bilingue;
e Echange de savoirs artisanaux;
e Elaboration de mesures relatives a I'organisation du
recueil de I'histoire et de la philosophe du peuple
Zapara.

http.//piatsaw.blogspot.com
http.//www.codenpe.gov.ec
http.//www.elnuevoempresario.com/noticia_6045

XIIl. CONTACTS ET COOPERATION AU-DELA DES FRONTIERES




]

L
1]
ik

“E
W
-

IFICATIO]
CONTROLE ET
Q

L

-
.dn

B
’
.

-

TEC

o
N -
5 ’
- ] A a-..r-Aw__....'.. -
¥ - A T =
| e “sLLl She &
™ - - L7, A5
N 3 A " F e 2 I_ s 4
0 L . N
o - ...-.__.__..._‘.._.. 1-. .-," T
o e L)
: e —
VA el
4 v e - . . a
l. - :_...r..... III_.“’L..“.__ ..-_ i ._.._..I.”.. | e ®
: =1 = NN SNy, s A
k T il a1 - i
— e AanE .
. 5 - i b
v o e o) D
= AN N AN 2 S e ol " 7 5
W ..:.IJ...... R T e
—4hih .||—._ | 3 i i
: o L R LY e, | e = .
T dﬁ? % = g £ = We, |y
= h...___, ¥ 2 S = T 7 T e e
-4 | kLY s o bl - ] | (T ] 5 T

A
f!:

i
=il

AP

¥ L '
- e iis v - -
L] " ' . - - L - A
- " W v % o ]
. - n : w
- & i i : - | - - T
o . ki - - -
¥ . a* s 1 ! .
B .l " -
:...._. ™ o
W A%ia ; "
[ ._.... 3 % = ...l.. "



14.1. HISTORIQUE DE ENGAGEMENT DE
L’OIT AUPRES DES PEUPLES AUTOCHTONES

En 1919, aprés les horreurs de la Premiére Guerre
mondiale, les dirigeants du monde décidéerent de fonder
la Société des Nations. Ce faisant, ils espéraient, entre
autres, prévenir les guerres et améliorer les conditions

de vie a I'échelle mondiale. L’'une des mesures adoptées
pour parvenir a ces fins fut la création de I'Organisation
internationale du travail (OIT), avec pour mission principale
d’établir et de maintenir la justice sociale. Cet objectif est
clairement exprimé en préambule de la constitution de
I'OIT: «une paix universelle et durable ne peut étre fondée
que sur la base de la justice sociale».

L'OIT est un organisme chargé de définir des normes. Elle
adopte des conventions et des recommandations, avant
d’aider les gouvernements et autres parties intéressées

a les mettre en ceuvre. A ce jour, I'OIT a adopté 188
conventions relatives a un large éventail de questions,
telles que les conditions de travail, la politique de I'emploi,
la sécurité et la santé au travail, la protection de la
maternité et la sécurité sociale, ainsi que la discrimination,
la liberté syndicale, le travail des enfants et le travail forcé.

En examinant les conditions de travail dans le monde,
I’OIT s’est apercue que les peuples autochtones

étaient particulierement exposés a des formes graves
d’exploitation en matiere de travail. Des 1920, I'OIT
commenga a se pencher sur la question des «travailleurs
autochtones» dans les colonies d’outre-mer des
puissances européennes. |l devint de plus en plus
apparent que ces peuples avaient besoin d’une protection
spécifique en cas d’expulsion de leurs terres ancestrales
pour devenir des travailleurs saisonniers, migrants, a
domicile, ou travaillant en servitude pour dette. L'un des
résultats de cette constatation a été I'adoption en 1930 de
la convention sur le travail forcé de I'OIT (N°29).

Lorsque les Nations unies ont été créées, en 1945, I'OIT
est devenue un organisme spécialisé de 'ONU. L'OIT

a commenceé a élargir son champ d’investigation a la
situation des travailleurs autochtones et tout au long
des années 1950, avec I'aide d’autres organismes de
I'ONU, elle a travaillé a I'élaboration de la convention N°
107 relative aux populations aborigenes et tribales. La
convention N° 107 finit par étre adoptée en 1957. Ce
fut le premier traité international consacré aux droits des
«populations aborigénes et tribales».

Au fil du temps, certains points faibles de la convention N°
107 sont apparus, en particulier la supposition implicite
que I'unique avenir des peuples autochtones était de
s’intégrer a la société majoritaire et que la prise de
décisions concernant leur développement revenait a des
personnes extérieures a ces peuples. Grace a une prise
de conscience grandissante et a I'organisation et a la
participation des peuples autochtones au niveau national
et international pendant les années 1960 et 1970, ces
suppositions furent ébranlées. En 1989, la convention N°
169 a remplacé la convention N° 107.

La convention N° 107 aborde un grand nombre
de questions, allant de I'emploi et la profession
aux droits sur les terres, en passant par le droit

a recevoir une éducation en langue autochtone.
Désormais, cette convention n’est plus ouverte

a la ratification, mais elle reste en vigueur pour
les 18 pays qui I'ont signée et qui ne I'ont pas
répudiée et n’ont pas ratifié la convention N° 169.
Il s’agit des pays suivants: Angola, Bangladesh,
Belgique, Cuba, République dominicaine, Egypte,
République d’El Salvador, Ghana, Guinée-Bissau,
Halti, Inde, Irak, Malawi, Pakistan, Panama,
Portugal, Syrie et Tunisie. Dans ces pays, la
convention N° 107 est toujours utilisée pour
garantir certains droits minimums aux peuples
autochtones et tribaux. Cependant, la Commission
d’experts sur I'application des conventions

et recommandations de I'OIT et le consell
d’administration de I'OIT ont tous deux exhorté
tous les pays adhérents a la convention N° 107 a
envisager la ratification de la convention N° 169.

14.2. STRUCTURE TRIPARTITE DE L'OIT

L'OIT est le seul organisme de 'ONU a n’étre pas
uniquement composé de gouvernements. Elle est dotée
d’une structure tripartite qui réunit des gouvernements,
des employeurs et des travailleurs. Ces trois parties sont
les mandants de I’OIT, qui jouent tous un role officiel

dans les prises de décisions et les procédures de cette
organisation.

En raison de cette spécificité, les peuples autochtones en
tant que tels n’occupent aucune place officielle au sein de
la structure tripartite de I'OIT.

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




Le caractere tripartite de I'OIT s’applique a 'ensemble de
sa structure, y compris aux Conférences internationales
du Travail et a son conseil d’administration.

Conférence internationale du Travail

La conférence est un lieu de débat et de
discussion autour de questions importantes
relatives a la vie sociale et au travail. Elle adopte
des normes et constitue le principal organe
décisionnel de I'OIT. Chacun des 183 Etats
membres de I'OIT est représenté par quatre
délégués a la conférence annuelle de I'OIT. Deux
de ces délégués sont des représentants du
gouvernement tandis que les deux autres délégues
représentent I'un les syndicats de travailleurs et
I'autre les syndicats patronaux. Un certain nombre
de représentants des peuples autochtones ont
pris part au débat concernant I'adoption de la
convention N° 169, en tant que membres des
délégations syndicales et gouvernementales.

Conseil d’administration

Le programme et le budget de I'OIT sont définis
par le conseil d’administration avant d’étre votés
par la conférence. Le conseil d’administration
décide également de I'ordre du jour de la
conférence. Le conseil d’administration élit le
Directeur général de I'OIT, son premier dirigeant,
pour cing ans, et supervise la gestion des

affaires courantes du cabinet de I'OIT. Le conseil
d’administration se compose de 56 membres: 28
représentants gouvernementaux, 14 délégués des
syndicats patronaux et 14 délégués des syndicats
de travailleurs.

Les mandants tripartites de I'OIT jouissent d’'un acces
privilégié aux procédures de contrdle de I'OIT concernant
les conventions ratifiées. Quant a eux, les peuples
autochtones ont trouvé des moyens de communication
concrets avec les instances de controle de I'OIT, souvent
par 'intermédiaire de syndicats de travailleurs (voir les
rubriques 14.5 et 14.6).

Etant donné sa structure, I'OIT a pour principaux
partenaires gouvernementaux les ministeres du Travail
(ou I'équivalent, quel que soit son nom) de ses Etats
membres. Toutefois, comme c’est généralement une autre
instance gouvernementale que le ministére du Travail qui
veille sur les droits des peuples autochtones, I'OIT peut

travailler directement avec toute institution chargée de
cette question par le gouvernement. De plus, les activités
de coopération technique de I'OIT (voir la rubrique 14.11)
peuvent s’adresser directement aux peuples autochtones
et les faire participer.

14.3. RATIFICATION

Le programme d’action de la deuxieme Décennie
internationale des peuples autochtones, adopté par
I'assemblée générale de 'ONU en 2005, exhorte les Etats
qui ne I'ont pas encore fait a ratifier la convention N° 169
et a renforcer les mécanismes de contréle de I'application
de la convention.”

La ratification est un acte volontaire par lequel un Etat
s’engage aupres de la communauté internationale a
respecter les termes d’une convention. Depuis 1989, 20
pays ont ratifié la convention N° 169, aux dates suivantes:

Argentine 03/07/2000
Bolivie 11/12/1991
Brésil 25/07/2002
Chili 15/09/2008
Colombie 07/08/1991
Costa Rica 02/04/1993
Danemark 22/02/1996
Dominique 25/06/2002
Equateur 15/05/1998
Fidii 03/03/1998
Guatemala 05/06/1996
Honduras 28/03/1995
Mexique 05/09/1990
Népal 14/09/2007
Pays-Bas 02/02/1998
Norvege 19/06/1990
Paraguay 10/08/1993
Pérou 02/02/1994
Espagne 15/02/2007
Reépublique 22/05/2002

bolivarienne du Venezuela

Dans la plupart des cas, le processus de ratification de

1) Document de 'ONU réf. A/60/270, 5 aolt 2005, paragraphe 56.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



la convention N° 169 passe par un dialogue entre le
gouvernement, les peuples autochtones, les députés de
I'assemblée et, souvent, des organisations représentant
certaines composantes de la société civile. Ce dialogue
est fréquemment axé sur la sensibilisation, le renforcement
des capacités, la recherche, des examens juridiques et
I’échange d’observations. Bien souvent, I'OIT apporte
son aide et son expertise technique, par I'intermédiaire
de spécialistes des normes internationales du travail et de
programmes de coopération technique.

Contrairement a d’autres traités internationaux, la
ratification des conventions de I'OIT ne peut faire I'objet
de réserves. Certaines conventions autorisent les Etats
signataires a poser des réserves ou a modifier les

obligations contenues dans une convention (par exemple,
par le biais d’une déclaration clairement autorisée, voire
exigée, par la convention), mais tel n’est pas le cas de la
convention N° 169. Par conséquent, il est important que
les gouvernements, peuples autochtones et mandants
traditionnels de I'OIT (travailleurs et employeurs) ainsi

que toutes les autres parties prenantes soient pleinement
informés de toutes les dispositions de la convention ainsi
que des conséquences qu’entraine sa ratification. De plus,
I'Etat signataire doit absolument s’approprier le processus
de mise en ceuvre qui suit la ratification or, c’est en faisant
participer les principaux acteurs que I'on peut s’assurer
gu’ils joueront leur réle dans I'application de la convention.

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




Ratification de la convention N° 169 par le
Népal

Le Népal a ratifié la convention N° 169 en
septembre 2007. Cette ratification était
I’aboutissement d’un long processus de
promotion, de dialogue, de recherche, d’échange
d’observations, de formation et de renforcement
des capacités aupres des différentes parties
prenantes, notamment les représentants des
peuples autochtones, les partis politiques, les
fonctionnaires, les organisations internationales,

les organisations de la société civile, les syndicats
patronaux, les universitaires et les médias. Plusieurs
ateliers nationaux ont permis aux principaux
dirigeants politiques et aux représentants des
peuples autochtones de discuter de I'intérét

que revét la convention par rapport a la société
népalaise, dans son extréme diversité, sa
complexité et ses inégalités. Les débats ont eu

lieu au paroxysme d’un conflit armé qui a duré dix
ans, dans lequel les peuples autochtones du Népal
étaient particulicrement impliqués, se trouvant aussi
bien parmi les combattants que parmi les victimes
civiles, car leur histoire est marquée par I'exclusion
sociale, politique, économique et géographique.
Etant donné le contexte politique au Népal, dans
lequel I'exclusion de certains groupes alimentait la
guerre civile déclenchée par les maoaistes, I'OIT a
fait part des expériences du Guatemala, qui a ratifié
la convention en 1996 dans le cadre d’accords

de paix. Au mois d’ao(t 2007, le gouvernement
multipartite et la Fédération népalaise des
nationalités autochtones (NEFIN) sont parvenus a
un accord qui a débouché sur la ratification de la
convention. La ratification de la convention N° 169
a joué un réle important au sein du processus de
paix au Népal, car les militants autochtones ont

pu exiger I'application de la convention comme
condition préalable a leur appui concernant les
élections et le processus d’assemblée constituante.
LLa mise en ceuvre de la convention est toujours

en cours au Népal, mais elle sert déja de base

aux revendications relatives a I'exercice réel du
droit de consultation et de participation dans

le cadre de I'élaboration de la Constitution. On
espere également que les principes sur lesquels

la convention repose vont continuer d’orienter, de
maniere globale, la fagon dont les questions relatives
aux peuples autochtones seront traitées au sein de
la nouvelle structure étatique népalaise.

Chaque pays dispose de ses propres procédures de
ratification des traités internationaux. Celles-ci varient en
fonction de I'organisation constitutionnelle du pays. La
procédure de ratification est généralement lancée par le
ministére chargé des questions dont traite la convention.
Une fois qu’un gouvernement se déclare en faveur de

la ratification de la convention N° 169, il doit parfois
soumettre cette décision au vote du parlement ou a tout
autre organe législatif. Une fois la décision approuvée,
I’'instance compétente en vertu de la procédure nationale
signe ce qu’on appelle I'instrument de ratification.

Une fois le processus national achevé, le gouvernement
transmet I'instrument de ratification a I'OIT pour I'informer
gu’il souhaite ratifier la convention et s’engager a

la respecter. Lorsqu’elle recoit cet instrument, I'OIT
enregistre la ratification et la communique aux autres Etats
membres. C’est uniquement aprés son enregistrement par
I’OIT que la ratification prend effet au niveau international.
Un an apres I'enregistrement de la ratification, la
convention entre en vigueur dans le pays signataire, c’est-
a-dire qu’elle devient légalement contraignante dans ce
pays en vertu du droit international.

14.4. APPLICATION DE BONNE FOI

En vertu du droit international, les traités en vigueur

dans un pays doivent étre appliqués de bonne foi.? La
Constitution de I'OIT déclare que les membres de I'OIT
doivent procéder a I'application concrete des dispositions
de la convention.? Cela signifie que le gouvernement

doit prendre toutes les mesures nécessaires a la mise

en ceuvre des dispositions de la convention dans le

droit et dans la pratique, par le biais de I'adoption et

de I'application effective des lois, des mesures et des
reglements adéquats. Il faut également mettre en place les
dispositifs, les institutions et les mécanismes administratifs
permettant de s'assurer que I'Etat remplit ses obligations
aux termes de la convention.

Le statut juridique de la convention au sein du systeme
juridique national differe d’un pays a I'autre (voir la
rubrique 14.7). Dans la plupart des pays qui ont ratifié la
convention jusqu’a ce jour, les traités ratifiés font partie
intégrante de la législation nationale. En général, dans
leurs systemes, les dispositions de la convention priment
sur les lois nationales qui les contredisent. Dans certains
cas, la convention est dotée d’un statut analogue a celui
de la Constitution d’un pays (par exemple en Colombie).

2) Convention de Vienne de 1969 sur le droit des traités, article 26.
3) Article 19, paragraphe 5, alinéa d) de la Constitution de I'OIT.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Dans d’autres pays, la convention prime sur la législation
nationale (c’est le cas au Népal et au Costa Rica).”

Article 9, paragraphe 1, de la loi népalaise de
1990 sur les traités

Dans le cas ou les dispositions d’un traité, dont

le Royaume du Népal ou le Gouvernement

de Sa Majesté est devenu partie suite a la
ratification dudit traité et a son acceptation ou son
approbation par le Parlement, sont contraires aux
dispositions des lois en vigueurs, ces dernieres
deviennent cadugues, dans la mesure ou elles sont
contraires a I'objectif du traité. Les dispositions du
traité acquierent alors force de loi sur le territoire
népalais.?

Article 7 de la Constitution du Costa Rica

Les traités publics, accords et concordats
internationaux approuvés par I'assemblée
|égislative priment sur les lois des leur édiction ou a
partir de la date d’entrée en vigueur spécifiee.?

Une fois la convention ratifiée et intégrée a la Iégislation
nationale, il faut encore élaborer des mesures spéciales de
mise en ceuvre de cette convention, comme:

e Edicter des lois ou des réglements concernant les
dispositions de la convention dont I’'application
concrete n’est pas suffisamment prévue sur le plan
national;

e Résoudre toutes les contradictions entre les
dispositions de la convention et les anciennes lois
et procédures nationales;

e Développer et mettre en place une action
gouvernementale coordonnée et systématique,
conformément a ce que prévoit la convention;

e |Instaurer les institutions et mécanismes
nécessaires, en particulier ceux relatifs a la
consultation, la participation et I'obtention d’un
consentement;

e Fournir des informations et des directives a
propos de ce que la convention exige aux
autorités publiques concernées (voir également la
rubrique 3.1 sur la notion d’action systématique et
coordonnée).

4) Pour plus d’information sur le statut Iégal de la convention dans les
Etats membres, voir: Application of Convention NO. 169 by national and
international courts in Latin America - A Case book, OIT, 2009.

5) http://www.unhcr.org/refworld/type,LEGISLATION,,NPL,3ae6b5172
4,0.html

6) http://www.constitution.org/cons/costaric.htm

Dans une observation générale concernant

la convention N° 169 (2008), la commission
d’experts considére que: «[L]a convention se réfere
a trois processus étroitement liés les uns aux
autres: I'action coordonnée et systématique du
gouvernement, la participation et la consultation.
[...] Les articles 2 et 33 de la convention, lus
conjointement, disposent que les gouvernements
ont I'obligation de développer, avec la participation
des peuples indigénes et tribaux, une action
coordonnée et systématique en vue de protéger
les droits de ces peuples et de garantir le respect
de leur intégrité. Des institutions et autres
mécanismes appropriés doivent étre créés pour
administrer les programmes, en coopération avec
les peuples indigénes et tribaux, a tous les stades
que cela implique, depuis la planification jusqu’a
I’évaluation des mesures proposées dans la
convention.»

Dans certains autres pays, les traités internationaux

ne sont pas automatiquement intégrés a la Iégislation
nationale aprées ratification. Dans ce cas, ces pays doivent
matérialiser leurs engagements internationaux par le biais
d’une législation distincte. C’est le cas par exemple du
Norvege et des lles Fidji qui ont ratifié la convention N°
169 (voir la rubrique 14.7 sur le recours a la convention N°
169 dans les tribunaux nationaux).

14.5. SUIVI DE LA MISE EN CEUVRE: LE
PROCESSUS DE CONTROLE PERIODIQUE

L’une des caractéristiques du systeme normatif de

I'OIT est que les Etats signataires doivent soumettre

des rapports périodiques au sujet des mesures qu’ils

ont prises pour appliquer la convention et faire état des
difficultés rencontrées. lls y sont obligés en vertu de la
Constitution de I'OIT. La ratification d’'une convention de
I’OIT n’est donc que le début d’un processus de dialogue
et de coopération entre le gouvernement et I'OIT. L objectif
de ce processus est de collaborer pour faire en sorte que
la législation et les procédures nationales sont conformes
aux dispositions de la convention.

Un an aprées I'entrée en vigueur de la convention, le
gouvernement doit transmettre a I'OIT son premier
rapport concernant I'application de la convention.

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




Cette période intérimaire d’un an donne le temps au
gouvernement d’adapter les lois et procédures nationales
aux termes de la convention. Aprés ce premier rapport,
le gouvernement doit normalement rédiger un rapport
concernant la convention N° 169 tous les cinq ans.
Cependant, si la situation exige un suivi plus précis, les
instances de contréle de I'OIT peuvent exiger la rédaction
d’un rapport en dehors de ce cycle périodigue.

Aux termes de la Constitution de I'OIT, le gouvernement
doit soumettre un exemplaire de ce rapport aux syndicats
patronaux et de travailleurs les plus représentatifs, afin
gu’ils aient la possibilité d’y ajouter leurs commentaires,
le cas échéant. Ces syndicats peuvent également
transmettre directement leurs commentaires a I'OIT.

Le premier rapport du gouvernement, qui suit I'entrée
en vigueur de la convention, doit se référer a I'ensemble
des dispositions de la convention et répondre a toutes
les questions définies dans le formulaire de rapport.
Les gouvernements doivent faire porter le rapport

sur la législation, les régles et les reglements visant a
faire appliquer la convention, et donner la mesure du
champ d’application de la convention, en précisant
notamment quels groupes sont concernés parmi la
population nationale. Dans ce sens, le premier rapport du
gouvernement peut servir, par la suite, de point de repere
afin d’évaluer la progression de la mise en ceuvre de la
convention.

Généralement, les rapports suivants peuvent se limiter
aux informations ci-dessous:
e Nouvelles lois ou mesures concernant I'application
de la convention;
e Réponses aux questions du formulaire de
rapport relatives a I'application concréete de
la convention (par exemple des statistiques,
résultats d’inspections, décisions juridiques ou
administratives) et commentaires transmis par les
syndicats patronaux et de travailleurs;
e Réponses aux commentaires émis auparavant par
les instances de controle de I'OIT.

Les instances de contrdle exigent souvent des rapports
supplémentaires, en plus des rapports périodiques
soumis tous les cing ans. On assiste donc a un dialogue
permanent entre les gouvernements concernés et les
instances de contrble de I'OIT a propos de I'application de
la convention.

Les instances de I'OIT chargées du contrble périodique de

I'application des conventions ratifiées sont les suivantes:
la Commission d’experts sur I'application des conventions
et recommandations (CEACR, Commission d’experts) et
la Commission de I'application des normes (CAS) de la
Conférence internationale du Travail.

La commission d’experts est constituée de 20 experts
indépendants, qui se réunissent tous les ans a Geneve, en
novembre et en décembre. Le mandat de la commission
est d’examiner les rapports soumis & I'OIT par les Etats
membres concernant les mesures qu'ils ont prises pour
appliquer les conventions dont ils sont signataires, puis
d’évaluer la conformité des lois et des procédures du
pays par rapport a la convention. Pour s’acquitter de

sa mission, la commission s’appuie également sur les
informations que Iui ont communiguées les syndicats
patronaux et de travailleurs, ainsi que sur des informations
disponibles dans le domaine public, par exemple les
rapports officiels des Nations unies.

La commission d’experts entame alors un dialogue
permanent avec le gouvernement, qui peut permettre
d’identifier de maniere tres efficace les lacunes dans
I’application de la convention et dans les informations
fournies, et de suggérer des mesures et des mécanismes
visant a améliorer la mise en ceuvre de la convention.
Apres I'examen de chaque rapport, la Commission

peut adresser des commentaires aux gouvernements
concernés pour orienter et renforcer I'application de

la convention. Pour de nombreux pays, la convention

N° 169, en raison de sa complexité, fait partie des
conventions qui ont donné lieu au plus grand nombre de
commentaires de la part des instances de contrdle de
I’OIT. Les commentaires de la commission d’experts se
présentent de deux maniéres:

e Des «0bservations», ou commentaires publics de la
commission d’experts concernant I'application des
conventions de I'OIT; et

e Des «demandes directes», envoyées directement
au gouvernement intéressé et qui exigent
généralement des compléments d’information sur
des thémes spécifiques.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Les observations de la commission d’experts sont
répertoriées dans son rapport annuel devant la
Conférence internationale du travail, qui a lieu en
juin. Ce rapport est examiné par la Commission
de 'application des normes (CAS), qui se
compose de représentants gouvernementaux

et de représentants des syndicats patronaux et
de travailleurs. La tache principale de la CAS est
d’examiner 'application des conventions ratifiées
dans un certain nombre de pays («cas individuels»)
en fonction des observations publiées par la
commission d’experts.

Suite a I'examen des cas individuels, la CAS fait part de
ses conclusions aux Etats membres de I'OIT concernés.
Les peuples autochtones ne sont pas en mesure de
soumettre des rapports directement aux instances de
contréle de I'OIT. Toutefois, ils disposent de plusieurs
moyens pour s’assurer que leurs préoccupations

sont prises en compte dans le contrble périodique de
I’application des conventions de I'OIT:

e En envoyant directement a I'OIT des informations
vérifiables concernant, par exemple, le texte d’une
nouvelle provision, loi ou décision de justice.

e Eng’alliant a des syndicats de travailleurs qui
relaieront leurs préoccupations. Du fait de la
structure tripartite de I'OIT, les syndicats patronaux
et de travailleurs peuvent soumettre des rapports
concernant I'application d’une convention de I'OIT
a tout moment, quelle que soit la date a laquelle le
rapport périodique sur cette convention doit étre
rendu. Ce type de rapport peut étre soumis par
n’'importe quel syndicat, patronal ou de travailleurs,
qui ne doit pas nécessairement &tre établi dans le
pays qui fait I'objet du rapport.

e En attirant I'attention de I'OIT sur les informations
officielles publiées par les autres instances de
controle, instances permanentes ou organismes
des Nations unies, notamment par le rapporteur
spécial des Nations unies sur la situation des
droits de ’homme et des libertés fondamentales
des populations autochtones et par I'Instance
permanente de I'ONU sur les questions
autochtones.

Enfin, comme c’est le cas en Norvege, les peuples
autochtones et les Etats peuvent s’interroger sur les
fagcons innovantes de donner aux peuples autochtones un
acces direct a ces instances.

]
B
n
|
-
|

]
=

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




Norvége: moyens innovants de production de
rapports concernant la convention N° 169

En 1993, le gouvernement norvégien a soumis a
I'OIT son premier rapport concernant la convention
N° 169. Le parlement sami de Norvege était

en profond désaccord avec certains passages

du rapport gouvernemental, notamment ceux

qui se référaient aux droits sur les terres et les
ressources. Le parlement sami a répondu par écrit
au gouvernement, afin de signaler les importantes
divergences d’opinion entre le gouvernement

et le parlement sami concernant I'avancement

de I'application de la convention N° 169. Il a
demandé a ce que son point de vue figure dans
le rapport ou y soit joint en annexe. Néanmoins,
le gouvernement norvégien a rejeté cette
demande et le point de vue du parlement sami
n’a pas été communiqué a I'OIT. Des membres
du gouvernement ont affirmé au parlement sami
que le gouvernement n’était pas en mesure de
transmettre le rapport du parlement sami a I'OIT
car il le jugeait trop critique envers les opinions
exprimées par le gouvernement.

Ce probleme était étroitement lié a une
compréhension et une interprétation différentes
des dispositions fondamentales de la convention
concernant les droits sur les terres. Le
gouvernement et le parlement autochtones sami
de Norvege interprétaient le contenu de I'article

14 de la convention de deux manieres différentes.
Le gouvernement estimait que ses obligations aux
termes de larticle 14 se résumaient a garantir avec
force le droit des Samis a jouir de I'usufruit de leurs
terres et des ressources naturelles qui s’y trouvent.
Le parlement sami, quant a lui, considérait que
I'Etat était dans I'obligation de reconnaitre et de
protéger les droits des Samis a posséder et a étre

propriétaires de leurs terres, ainsi qu’a jouir de leur
usufruit.

Le parlement sami a attiré I'attention de I'OIT sur
cette situation. La commission d’experts de I'OIT
s’est déclarée préoccupée que le rapport n’ait
pas fait état du point de vue du parlement sami.
Cette préoccupation était tres probablement

lige a I'initiative prise par le parlement sami. Cet
incident a incité le gouvernement norvégien et le
parlement sami a trouver un accord, selon lequel
le gouvernement s’engage a envoyer ses rapports
concernant la convention N° 169 au parlement
sami, afin que celui-ci formule ses commentaires,
puis a transmettre les commentaires du parlement
a I'OIT en les intégrant a ses rapports officiels.

Suite a cet accord, la commission d’experts a
déclaré qu’elle «se félicite vivement d’un dialogue
entre le gouvernement et le Parlement Sami en ce
qui concerne I'application de la convention. Elle
note que cette attitude correspond a I'approche
suggérée au Point VIl du formulaire de rapport et
attend avec intérét la poursuite de cet echange
d’informations et de points de vue. Elle considere
que c’est dans le cadre de la présentation réguliere
de rapports sur I'application de la convention que
ce dialogue pourra le mieux s’épanouir.»™

Au mois d’avril 2003, le gouvernement a soumis
au parlement national norvégien (le Storting)

un projet de loi sur le Finnmark concernant les
droits sur les terres et les ressources. Il a été
fortement critiqué par les institutions samies et
en particulier par le parlement sami pour qui

ce projet de loi ne répondait pas aux normes
juridiques internationales en ce qui concerne la
reconnaissance et la protection des droits des

7) Document ILOLEX N° 061995NOR1691.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’OIT I




b 4

&,E;

Samis, ni a I'obligation de consulter les Samis,
chaque fois qu’une mesure législative qui les
touche directement est envisagée.

Le parlement sami a rédigé son propre rapport
d’évaluation indépendant concernant le projet de
loi sur le Finnmark afin de le transmettre a I'OIT. En
vertu de I'accord précédemment conclu entre le
gouvernement et le parlement sami, ce rapport a
été soumis officiellement a la commission d’experts
de I'OIT.

La commission d’experts de I'OIT a conclu que la
loi sur le Finnmark (telle que le gouvernement la
présentait en 2003) n’était pas compatible avec
les obligations de la Norvege aux termes de la
convention N° 169 de I'OIT.® La commission a
déclaré que les questions de procédure et de
fond sont intimement liées, aussi bien dans les
prescriptions de la convention que dans le cadre
du conflit relatif au projet du gouvernement.

Suite a ces observations, le parlement national

de Norvege a entamé des négociations avec le
parlement sami concernant le contenu de cette loi.
Ces négociations ont débouché, apres que des
changements radicaux y aient été apportés, sur
I’adoption de la loi sur le Finnmark par le parlement
national en juin 1995, cette fois avec le soutien
inconditionnel du parlement sami.

Les observations de la commission d’experts
ont donc eu un effet direct sur I'aboutissement
du processus Iégislatif a deux points de vue: tout
d’abord, la commission a convaincu le parlement

8) Observations finales et recommandations de la Commission
d’experts de I'OIT sur I'application des conventions et des
recommandations (CEACR) de 2003, en réponse au rapport
périodique du gouvernement de Norvege concernant I’application
de la Convention N° 169, CEACR, OIT, 2003.

national de Norvege que le fait d’adopter une loi
qui touche directement aux droits des Samis sur
les terres, sans mener les consultations préalables
requises aupres du parlement sami, constituerait
un manguement aux engagements internationaux
de la Norvege. Deuxiemement, la commission

a influencé les négociations de fond entre le
parlement national et le parlement sami.

Cet exemple montre que I'élaboration d’une
procédure spécifique, conforme a la convention N°
169 et permettant aux organisations des peuples
autochtones d’exprimer directement leur point

de vue sur I'application de la convention N° 169
(de maniere formelle ou non), aide et renforce les
mécanismes de contrle.

La commission d’experts s’est félicitée de la
procédure adoptée par la Norvege, dans la mesure
ou elle applique de maniere concrete I’obligation
de consultation imposée par la convention N° 169
et le Point VIII du formulaire de rapport concernant
ladite convention, qui stipule que «le gouvernement
jugera peut-étre utile de consulter les organisations
des peuples indigénes ou tribaux dans le pays, a
travers leurs institutions traditionnelles lorsqu’elles
existent, au sujet des mesures prises pour donner
effet a la présente convention et dans le cadre

de I'élaboration des rapports sur son application.
Pour autant que cela n’ait pas déja été mentionné
dans le rapport, priere d’indiquer si de telles
consultations ont eu lieu et quel en a été le
résultat»®

9) Cas de la Norvege cité dans I'ouvrage de John Henriksen,
Key Principles in Implementing ILO Convention No. 169, OIT,
2008.

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




14.6. RECLAMATIONS ALLEGUANT
’INEXECUTION DE LA CONVENTION N° 169

Qutre les contrbles périodiques, I'OIT a recours a

des «procédures spéciales» d’examen des violations
présumées des conventions de I'OIT. Le type de plainte
le plus souvent utilisé au sein de I'OIT est la réclamation
présentée en vertu de I'article 24 de la Constitution

de I'OIT. Une réclamation, faisant état du non-respect
présumé du gouvernement de certaines dispositions de
conventions de I'OIT qu'il a ratifiées, peut étre déposée
aupres de I'OIT par des syndicats de travailleurs ou
patronaux. Ces réclamations doivent étre déposées par
écrit, en vertu de larticle 24 de la Constitution de I'OIT.
Elles doivent exposer brievement quelles dispositions de la
convention concernée n’ont pas été respectées.

Le conseil d’administration de I'OIT est chargé de

juger si une réclamation est «recevable», c’est-a-dire

si sa formulation remplit les conditions requises a son
enregistrement. Lorsqu’une réclamation est jugée
recevable, le conseil d’administration nomme un comité
tripartite (par exemple, un représentant du gouvernement,
un représentant patronal et un représentant d’un syndicat
de travailleurs) chargé de I'examiner. Le comité tripartite
rédige un rapport faisant état de ses conclusions et

de ses recommandations, qu’il soumet au conseil
d’administration. La commission d’experts peut ensuite
prendre ces recommandations en compte dans le cadre
de ses activités de contrble périodique. Les rapports des
comités tripartites sont disponibles en ligne sur le site
suivant: http://www.ilo.org/ilolex (voir la rubrique 14.12).

Depuis 1989, I'OIT a enregistré des réclamations
concernant la convention N° 169 de la part des pays
suivants: Argentine, Bolivie, Brésil, Colombie, Danemark,
Guatemala, Equateur, Mexique et Pérou.

14.7. RECOURS A LA CONVENTION DANS LES
TRIBUNAUX NATIONAUX

Lorsgu’ils examinent des affaires liées aux droits des
peuples autochtones, les tribunaux nationaux peuvent
s’appuyer sur des extraits pertinents du droit international.
Si le systeme juridique national prévoit que les traités
internationaux ratifiés par ce pays ont force de loi et

font donc partie intégrante de la législation nationale,

les plaignants peuvent se prévaloir de la convention
aupres des tribunaux qui, a leur tour, pourront appuyer

leurs décisions directement sur les dispositions de la
convention. Les tribunaux peuvent utiliser la convention
en I'absence ou en complément des normes nationales.
Il arrive fréquemment que la convention prime sur les
lois, ce qui signifie que si la Iégislation nationale est en
contradiction avec la convention, c’est cette derniére qui
prévaut et qui doit étre appliquée dans les tribunaux.

En vertu du principe selon lequel la Iégislation nationale
doit étre interprétée a la lumiere des engagements
internationaux du pays, la convention joue donc
également un réle dans l'interprétation de la Iégislation
nationale relative aux peuples indigénes ou ayant une
incidence sur leur vie. Lutilisation de la convention
comme grille de lecture est également possible dans les
pays ou la ratification d’une convention n’entraine pas
automatiguement I'incorporation de ses dispositions a
la législation nationale. Méme dans les Etats qui n’ont
pas ratifié la convention, les tribunaux peuvent s’appuyer
sur la convention, par exemple afin d’identifier les
principes juridiques fondamentaux ou le droit coutumier
international.

Le statut juridique exact de la convention doit étre
déterminé par chaque pays en fonction des dispositions
de la Constitution nationale et autres lois qui lui
correspondent, ainsi que de la jurisprudence des tribunaux
en la matiére. 'encadré ci-dessous donne un point

de départ a cette réflexion, de maniére tres globale.
Néanmoins, il montre que, dans de nombreux pays, la
convention fait partie intégrante de la Iégislation nationale
et que les plaignants peuvent s’en prévaloir directement
devant les tribunaux.

Statut de la convention N° 169 dans les systémes
juridiques des pays adhérents

e Argentine: les traités internationaux ont force de loi
des leur ratification et priment sur la Iégislation nationale
(Constitution, articles 31 et 75, paragraphe 22)

e Bolivie: les traités internationaux ont force de loi, les
conventions relatives aux droits de I’'homme ont un
statut égal a la Constitution (Constitution, articles 275,
paragraphe | et 410, paragraphe Il)

e Brésil: les traités internationaux ont force de loi dés
leur ratification et priment parfois sur la législation
nationale (Constitution, article 5)

e Chili: les traités internationaux ratifiés ont force de
loi. La Constitution (article 5, 2eme alinéa) établit
que 'exercice de la souveraineté reconnait comme
limite les droits essentiels qui émanent de la nature
humaine et qu’il est du devoir de I'Etat de respecter
et promouvoir ces droits, garantis par la Constitution

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



ainsi que par les traités internationaux ratifiés par le
Chili et actuellement en vigueur a I'égard de ce pays,
comme C’est le cas de la convention n°169

e Colombie: les traités internationaux ont force de loi,
les conventions relatives aux droits de I’nomme ont un
statut égal a la Constitution (Constitution, articles 53
et 93, paragraphe 1)

e Costa Rica: les traités internationaux ont force de
loi des leur ratification et priment sur la législation
nationale (Constitution, article 7)

e Danemark: les traités internationaux n’acquierent pas
force de loi au moment de la ratification

e Dominique: les traités internationaux n’acquierent
pas force de loi au moment de la ratification

e Equateur: les traités internationaux ont force de loi
des leur ratification et ils priment sur les lois ordinaires.
Les traités relatifs aux droits de la personne qui
établissent des droits plus favorables que ceux qui
sont établis par la Constitution priment sur toute autre
norme juridique ou tout acte de 'autorité publique
(Constitution, articles 417, 424 et 425)

¢ Fidji: les traités internationaux n’acquierent pas force
de loi au moment de la ratification

e Guatemala: les traités internationaux ont force de
loi dés leur ratification, les conventions relatives aux
droits de ’lhomme priment sur la Iégislation nationale
(Constitution, article 46)

e Honduras: les traités internationaux ont force de
loi des leur ratification et priment sur la législation
nationale (Constitution, articles 16 et 18)

e Mexique: les traités internationaux ont force de
loi des leur ratification et priment sur la législation
nationale (Constitution, article 133)

e Népal: les traités internationaux ont force de loi dés
leur ratification et priment sur la législation nationale
dans le cas ou elle se trouve en contradiction avec
ceux-ci (loi de 1990 sur les traités, 9¢ partie)

e Pays-Bas: les traités internationaux sont directement
applicables et ont un statut égal a la Constitution
(Constitution, article 94)

e Norvege: les traités internationaux n’acquierent pas
force de loi au moment de la ratification (Constitution,
article 110)

e Paraguay: les traités internationaux ont force de
loi des leur ratification et priment sur la législation

nationale (Constitution, article 137, paragraphe 1 et
article 141)

e Pérou: les traités internationaux ont force de loi
dés leur ratification. Les traités relatifs aux droits
de la personne ont un statut égal & la Constitution
(Constitution, articles 3 et 55 et Quatriéme disposition
finale et transitoire)

e Espagne: les traités internationaux ont force de
loi des leur ratification et priment sur la législation
nationale (Constitution, article 96, paragraphe 1)

¢ Venezuela: les traités internationaux ont force de loi,
les conventions relatives aux droits de I’'homme ont
un statut égal a la Constitution (Constitution, articles
22 et 23)

14.8. ENTREE EN VIGUEUR ET
RETROACTIVITE

’une des dispositions de la convention N° 169 stipule que
celle-ci entre en vigueur 12 mois apres I'enregistrement

de sa ratification par I'OIT. Avant son entrée en vigueur,

la convention n’est pas applicable en vertu du droit
international.

Convention N°169 de I'OIT

L'article 38, paragraphe 3 stipule que: «cette
convention entrera en vigueur pour chaque
Membre douze mois apres la date a laquelle sa
ratification aura été enregistrée».

Dans son analyse de I'application de la convention, la
commission d’experts de I'OIT a rappelé a plusieurs
reprises que la convention n’a pas d’effet rétroactif.
Cependant, la commission a également déclaré plusieurs
fois que si les conséquences d’une décision prise avant
I’entrée en vigueur de la convention continue d’avoir une
incidence sur les peuples autochtones intéressés, ladite
convention s’applique a ces conséquences.

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE




La convention N° 169 est entrée en vigueur au
Mexique en 1991. En 1998, une réclamation a été
déposée en vertu de I'article 24 de la Constitution
de I'OIT, alléguant, entre autres choses, que le
gouvernement n’avait pas attribué la quantité

de terres promises en dédommagement aux
communautés expulsées de leurs terres pour
permettre la construction d’un barrage. Cette
expulsion avait été ordonnée en 1972. Le comité
chargé d’examiner cette réclamation a pris

note de la déclaration du gouvernement, qui
souligne: «il n’est pas possible d’alléguer que

les décrets émis en 1972, 1973 et 1974 pour la
construction du barrage violent des dispositions
de la convention N° 169 comme I'indique la
réclamation, puisque cette convention est entrée
en vigueur pour le Mexique en septembre 1991.
Dans ces conditions, le comité [a considéré] que
les dispositions de la convention ne peuvent étre
appliquées rétroactivement, en particulier pour
des questions de procédure (y compris les types
de consultations que, si la convention avait été
en vigueur, il aurait fallu tenir lors de I'adoption
de ces décisions). Néanmoins, les décisions

qui ont été prises a cette époque continuent
d’avoir une incidence sur la situation actuelle des
peuples indigenes en question, tant eu égard
aux réclamations concernant les terres qu’a
I’'absence de consultations pour répondre a ces
réclamations. Par conséquent, le comité considere
que la convention s’applique aujourd’hui pour ce
qui est des conséquences des décisions prises
antérieurement a son entrée en vigueur».'?

14.9. FLEXIBILITE DANS LA MISE EN (EUVRE

La diversité des peuples autochtones et du contexte

des différents pays qui ont ratifié la convention N° 169
est considérable, par exemple en ce qui concerne la
proportion que représente la population autochtone,

les caractéristiques géographiques et le niveau général
de développement des pays concernés. De plus, la
convention indique qu’il est nécessaire d’élaborer des
mesures de mise en oeuvre de I'obligation de consultation
aupres des peuples autochtones concernés, en fonction

10) Conseil d’administration, 276e session, novembre 1999,

Réclamation en vertu de I'article 24 de la Constitution de I'OIT, Mexique,

GB.276/16/3, paragraphe 36.

de leurs propres priorités de développement. Il n’est donc
pas possible d’utiliser un modele unique d’application

de la convention. Ce processus doit étre congu et
développé avec soin par les gouvernements et les
peuples autochtones concernés, afin de I'adapter aux
circonstances.

L'article 34 de la convention N° 169 de I'OIT
stipule que ces mesures de mise en ceuvre doivent
faire preuve de flexibilité dans leur nature et dans
leur portée:

Article 34: La nature et la portée des mesures a
prendre pour donner effet a la présente convention
doivent étre déterminées avec souplesse, compte
tenu des conditions particulieres a chaque pays.

Larticle 34 va au-dela de I'obligation qui est faite aux Etats
de donner effet a toutes les dispositions de la convention.
Il établit que les mesures d’application de la convention
doivent étre déterminées avec souplesse et tenir compte
des circonstances.

Il importe également de rappeler qu'il est impossible de
poser des réserves aux obligations énoncées dans la
convention N° 169, autres que celles prévues par cet
instrument.

14.10. RECOURS AFIN D’OBTENIR DES
CLARIFICATIONS CONCERNANT LES
DISPOSITIONS DES CONVENTIONS DE L’OIT

Il appartient d’abord aux gouvernements concernés de
décider si les lois et procédures nationales sont ou non
compatibles avec les normes établies par les conventions
internationales du travail. S’ils ont ratifié ces conventions,
ils doivent en décider par le biais des procédures prévues
par I'OIT en matiere d’examen des rapports concernant
I’application des conventions ratifiées.

Les mandants de I'OIT peuvent demander a ce que le
sens de certaines dispositions des conventions de I'OIT
fasse I'objet d’une clarification, en sollicitant I'opinion
informelle du Bureau international du Travail.

Comme la Constitution de I'OIT ne confere aucune
compétence spécifique au Bureau en matiere
d’interprétation des conventions, celui-ci doit se contenter
de fournir les informations permettant aux mandants
d’évaluer avec justesse la portée de I'une des dispositions
d’une convention. Dans le cadre de ce processus, le
Bureau prend en compte tous les éléments pertinents que

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



le travail préparatoire de I'OIT et les commentaires de ses
instances de contréle aient pu mettre en évidence.

14.11. COOPERATION TECHNIQUE ET
SERVICES CONSULTATIFS DE L'OIT

Le Département des normes internationales du travail

du Bureau international du Travail de Genéve, avec I'aide
des spécialistes régionaux des normes de I'OIT, s’efforce
de fournir divers types de formations, d’explications,

de conseils et d’assistance sur les questions liées

a la ratification et a I'application des conventions
internationales du travail.

Ces services sont offerts en réponse a des demandes
spécifiques de la part des gouvernements ou des
syndicats de travailleurs et patronaux, ou par le biais

de missions de conseil courantes et de discussions
informelles initiées par le Bureau. Les questions traitées
sont aussi variées que les commentaires des instances
de contrdle et les mesures que celles-ci suggerent,

les nouvelles |égislations et les rapports que les
gouvernements sont tenus de rédiger. Les mandants
peuvent également transmettre un projet de loi a I'OIT afin
de recueillir son opinion et ses conseils.

Le secteur des normes internationales du travail a
également mis en place un Programme spécial de
coopération technique au sujet des peuples autochtones
et tribaux, destiné a aider les gouvernements, les
organisations autochtones et les autres partenaires: il
s’agit du programme de promotion de la convention N°
169 de I'OIT (PRO 169), qui vise a promouvoir les droits
des peuples autochtones et tribaux et a améliorer leur
situation socio-économique.

Le PRO 169 fait partie du Département des normes
internationales du travail et dispose de coordinateurs sur
le terrain dans plusieurs bureaux de I'OIT. Le PRO 169 se
consacre a un vaste éventail de questions thématiques,
mais également internationales, régionales ou nationales.
Le PRO169 adopte une approche flexible, axée sur la
demande, qui consiste a répondre aux besoins qui se font
jour tout en développant des initiatives stratégiques sur le
long terme, au niveau régional et national.

En Afrique, des recherches approfondies sur la situation
des peuples autochtones ont été menées en collaboration
avec la Commission africaine des droits de I’'homme et des
peuples, et des actions sont menées au niveau national au
Cameroun, au Kenya et en Namibie en ce qui concerne
les réformes politiques, le renforcement des capacités des
partenaires gouvernementaux et autochtones ainsi que le
développement économique local.

En Asie, la priorité est donnée au dialogue et a la
résolution des conflits, ainsi qu’aux réformes politiques

et au renforcement de capacités des partenaires
gouvernementaux et autochtones. La ratification de la
convention N° 169 par le Népal en septembre 2007, dans
le cadre du processus actuel de paix et de réforme de
I'Etat, représente un accomplissement majeur.

En Amérique latine, le PRO 169 répond de plus en plus
souvent a des demandes et des besoins de coopération
technigue liés a la mise en ceuvre de la convention N° 169,
identifiés par I'intermédiaire des instances de contrdle de I'OIT.
Pour plus d’informations, veuillez consulter le site
http://www.ilo.org/indigenous ou envoyer un courrier
électronique a I'adresse suivante: pro169@ilo.org.

14.12. SOURCES D’INFORMATIONS DE L'0IT
SUR LE SUJET

Le site Internet de I'OIT sur les questions relatives aux
peuples indigenes et tribaux (http://www.ilo.org/indigenous),
met a disposition plusieurs sources d’informations, des
manuels, des guides et des renseignements concernant les
programmes et les projets de I'OIT relatifs aux droits des
peuples autochtones.

Le Programme de promotion de la convention N° 169 de
I'OIT (PRO169) a créé un site Internet dédié a la formation,
qui fournit divers supports permettant d’effectuer des
formations concernant les droits des peuples autochtones
et tribaux, dont des vidéos, des diapositives et de la
documentation (http://www.pro169.0rg).

LILOLEX (http://www.ilo.org/ilolex) est une base de
données trilingue de I'OIT (en anglais, espagnol et francais),
qui contient des informations concernant la ratification des
conventions et des recommandations de I'OIT, le texte des
commentaires de la commission d’experts, des plaintes,
des réclamations, des interprétations des conventions

de I'OIT et de nombreux autres documents portant sur

le méme sujet. LILOLEX permet de rechercher des
informations sur une convention et/ou un pays donnés.

La base de données APPLIS de I'OIT fournit quant

a elle des informations sur I'application des normes
internationales du travail.

Le manuel de I'OIT sur les procédures en matiere de
conventions et recommandations internationales du travail
(édition révisée, 2006) présente des informations détaillées
concernant les processus de ratification et de contréle.

Le site Internet du Département des normes internationales
du travail constitue une source d’information tres compléete
en ce qui concerne le systeme normatif de I'OIT et les
activités qui s’y rapportent (http://www.ilo.org/normes).

XIV. CONVENTION N° 169 : RATIFICATION, APPLICATION, CONTROLE ET ASSISTANCE TECHNIQUE







ANNEXE A: CONVENTION RELATIVE AUX PEUPLES INDIGENES ET TRIBAUX, 1989

(CONVENTION N°169)

La Conférence générale de I’'Organisation internationale du Travail,
Convoquée a Geneéve par le Conseil d’administration du Bureau
international du Travail, et s’y étant réunie le 7 juin 1989, en sa 76e
session;

Notant les normes internationales énoncées dans la convention et
la recommandation relatives aux populations aborigénes et tribales,
1957;

Rappelant les termes de la Déclaration universelle des droits de
I’lhomme, du Pacte international relatif aux droits économiques,
sociaux et culturels, du Pacte international relatif aux droits civils et
politiques, et des nombreux instruments internationaux concernant
la prévention de la discrimination;

Considérant que, étant donné I’évolution du droit international
depuis 1957 et I'évolution qui est intervenue dans la situation des
peuples indigenes et tribaux dans toutes les régions du monde, il y
a lieu d’adopter de nouvelles normes internationales sur la question
en vue de supprimer I'orientation des normes antérieures, qui
visaient a I'assimilation;

Prenant acte de I'aspiration des peuples en question a avoir le
contréle de leurs institutions, de leurs modes de vie et de leur
développement économigue propres et a conserver et développer
leur identité, leur langue et leur religion dans le cadre des Etats ou
ils vivent;

Notant que, dans de nombreuses parties du monde, ces peuples
ne peuvent jouir des droits fondamentaux de I’'homme au méme
degré que le reste de la population des Etats ou ils vivent et que
leurs lois, valeurs, coutumes et perspectives ont souvent subi une
érosion;

Appelant I'attention sur la contribution particuliere des peuples
indigenes et tribaux a la diversité culturelle et & I’lharmonie sociale
et écologique de I'humanité ainsi qu’a la coopération et a la
compréhension internationales;

Notant que les dispositions ci-aprés ont été établies avec la
collaboration des Nations Unies, de I'Organisation des Nations
Unies pour I'alimentation et I'agriculture, de I'Organisation des
Nations Unies pour I'éducation, la science et la culture et de
I’Organisation mondiale de la santé ainsi que de I'Institut indigéniste
interaméricain, aux niveaux appropriés et pour leurs domaines
respectifs, et que I'on se propose de poursuivre cette coopération
en vue de promouvoir et d’assurer leur application;

Apres avoir décidé d’adopter diverses propositions concernant la
révision partielle de la convention (no. 107) relative aux populations
aborigenes et tribales, 1957, question qui constitue le quatrieme
point a I'ordre du jour de la session;

Apres avoir décidé que ces propositions prendraient la forme
d’une convention internationale révisant la convention relative aux
populations aborigénes et tribales, 1957,

adopte, ce vingt-septieme jour de juin mil neuf cent quatre-vingt-
neuf, la convention ci-apres, qui sera dénommée Convention
relative aux peuples indigénes et tribaux, 1989.

PARTIE I. POLITIQUE GENERALE

Article 1

1. La présente convention s’applique:

a) aux peuples tribaux dans les pays indépendants qui se
distinguent des autres secteurs de la communauté nationale
par leurs conditions sociales, culturelles et économiques et qui
sont régis totalement ou partiellement par des coutumes ou des

traditions qui leur sont propres ou par une Iégislation spéciale;

b) aux peuples dans les pays indépendants qui sont considérés
comme indigenes du fait qu’ils descendent des populations qui
habitaient le pays, ou une région géographique a laquelle appartient
le pays, a I'époque de la conquéte ou de la colonisation ou de
I'établissement des frontieres actuelles de I'Etat, et qui, quel que
soit leur statut juridique, conservent leurs institutions sociales,
économiques, culturelles et politiques propres ou certaines d’entre
elles.

2. Le sentiment d’appartenance indigéne ou tribale doit étre
considéré comme un critere fondamental pour déterminer les
groupes auxquels s’appliquent les dispositions de la présente
convention.

3. L'emploi du terme peuples dans la présente convention ne peut
en aucune maniere étre interprété comme ayant des implications de
quelque nature que ce soit quant aux droits qui peuvent s’attacher
a ce terme en vertu du droit international.

Article 2

1. Il incombe aux gouvernements, avec la participation des peuples
intéressés, de développer une action coordonnée et systématique
en vue de protéger les droits de ces peuples et de garantir le
respect de leur intégrité.

2. Cette action doit comprendre des mesures visant a:

a) assurer que les membres desdits peuples bénéficient, sur un
pied d’égalité, des droits et possibilités que la législation nationale
accorde aux autres membres de la population;

b) promouvoir la pleine réalisation des droits sociaux, économiques
et culturels de ces peuples, dans le respect de leur identité sociale
et culturelle, de leurs coutumes et traditions et de leurs institutions;
c) aider les membres desdits peuples a éliminer les écarts socio-
économiques qui peuvent exister entre des membres indigenes

et d’autres membres de la communauté nationale, d’'une maniere
compatible avec leurs aspirations et leur mode de vie.

Article 3

1. Les peuples indigenes et tribaux doivent jouir pleinement des
droits de I’homme et des libertés fondamentales, sans entrave ni
discrimination. Les dispositions de cette convention doivent étre
appliquées sans discrimination aux femmes et aux hommes de ces
peuples.

2. Aucune forme de force ou de coercition ne doit étre utilisée en
violation des droits de ’'homme et des libertés fondamentales des
peuples intéressés, y compris des droits prévus par la présente
convention.

Article 4

1. Des mesures spéciales doivent étre adoptées, en tant que de
besoin, en vue de sauvegarder les personnes, les institutions,

les biens, le travail, la culture et I'environnement des peuples
intéressés.

2. Ces mesures spéciales ne doivent pas étre contraires aux désirs
librement exprimés des peuples intéressés.

3. Lesdites mesures ne doivent porter aucune atteinte a la
jouissance, sans discrimination, de la généralité des droits qui
s’attachent a la qualité de citoyen.

Article 5

En appliquant les dispositions de la présente convention, il faudra:
a) reconnaitre et protéger les valeurs et les pratiques sociales,
culturelles, religieuses et spirituelles de ces peuples et prendre
ddment en considération la nature des problémes qui se posent a
eux, en tant que groupes comme en tant qu’individus;

b) respecter I'intégrité des valeurs, des pratiques et des institutions

ANNEXES




desdits peuples;

c) adopter, avec la participation et la coopération des peuples
affectés, des mesures tendant a aplanir les difficultés que ceux-ci
éprouvent a faire face a de nouvelles conditions de vie et de travail.
Article 6

1. En appliquant les dispositions de la présente convention, les
gouvernements doivent:

a) consulter les peuples intéressés, par des procédures
appropriées, et en particulier a travers leurs institutions
représentatives, chaque fois que I'on envisage des mesures
législatives ou administratives susceptibles de les toucher
directement;

b) mettre en place les moyens par lesquels lesdits peuples peuvent,
a égalité au moins avec les autres secteurs de la population,
participer librement et a tous les niveaux a la prise de décisions
dans les institutions électives et les organismes administratifs et
autres qui sont responsables des politiques et des programmes qui
les concernent;

¢) mettre en place les moyens permettant de développer
pleinement les institutions et initiatives propres a ces peuples et, s'il
y a lieu, leur fournir les ressources nécessaires a cette fin.

2. Les consultations effectuées en application de la présente
convention doivent étre menées de bonne foi et sous une forme
appropriée aux circonstances, en vue de parvenir a un accord ou
d’obtenir un consentement au sujet des mesures envisagées.
Article 7

1. Les peuples intéressés doivent avoir le droit de décider de

leurs propres priorités en ce qui concerne le processus du
développement, dans la mesure ou celui-ci a une incidence sur
leur vie, leurs croyances, leurs institutions et leur bien-étre spirituel
et les terres qu’ils occupent ou utilisent d’une autre maniere, et
d’exercer autant que possible un contréle sur leur développement
économique, social et culturel propre. En outre, lesdits peuples
doivent participer a I'élaboration, a la mise en oeuvre et a
I’évaluation des plans et programmes de développement national et
régional susceptibles de les toucher directement.

2. ’amélioration des conditions de vie et de travail des peuples
intéressés et de leur niveau de santé et d’éducation, avec leur
participation et leur coopération, doit étre prioritaire dans les plans
de développement économique d’ensemble des régions qu’ils
habitent. Les projets particuliers de développement de ces régions
doivent également étre congus de maniére a promouvoir une telle
amélioration.

3. Les gouvernements doivent faire en sorte que, s'il y a lieu,

des études soient effectuées en coopération avec les peuples
intéressés, afin d’évaluer I'incidence sociale, spirituelle, culturelle et
sur I'environnement que les activités de développement prévues
pourraient avoir sur eux. Les résultats de ces études doivent étre
considérés comme un critére fondamental pour la mise en oeuvre
de ces activités.

4. Les gouvernements doivent prendre des mesures, en
coopération avec les peuples intéressés, pour protéger et préserver
I’environnement dans les territoires qu'ils habitent.

Article 8

1. En appliquant la législation nationale aux peuples intéressés, il
doit étre diment tenu compte de leurs coutumes ou de leur droit
coutumier.

2. Les peuples intéressés doivent avoir le droit de conserver

leurs coutumes et institutions des lors qu’elles ne sont pas
incompatibles avec les droits fondamentaux définis par le systeme
juridique national et avec les droits de I’'homme reconnus au niveau
international. Des procédures doivent étre établies, en tant que

de besoin, pour résoudre les conflits éventuellement soulevés par

I'application de ce principe.

3. L'application des paragraphes 1 et 2 du présent article ne

doit pas empécher les membres desdits peuples d’exercer les
droits reconnus a tous les citoyens et d’assumer les obligations
correspondantes.

Article 9

1. Dans la mesure ou cela est compatible avec le systeme
juridique national et avec les droits de I’'homme reconnus au niveau
international, les méthodes auxquelles les peuples intéressés ont
recours a titre coutumier pour réprimer les délits commis par leurs
membres doivent étre respectées.

2. Les autorités et les tribunaux appelés a statuer en matiere pénale
doivent tenir compte des coutumes de ces peuples dans ce domaine.
Article 10

1. Lorsque des sanctions pénales prévues par la Iégislation générale
sont infligées a des membres des peuples intéressés, il doit &tre
tenu compte de leurs caractéristiques économiques, sociales et
culturelles.

2. La préférence doit étre donnée a des formes de sanction autres
que I'emprisonnement.

Article 11

La prestation obligatoire de services personnels, rétribués ou non,
imposée sous quelque forme que ce soit aux membres des peuples
intéressés, doit étre interdite sous peine de sanctions légales, sauf
dans les cas prévus par la loi pour tous les citoyens.

Article 12

Les peuples intéressés doivent bénéficier d’une protection contre
la violation de leurs droits et pouvoir engager une procédure

légale, individuellement ou par I'intermédiaire de leurs organes
représentatifs, pour assurer le respect effectif de ces droits.

Des mesures doivent étre prises pour faire en sorte que, dans
toute procédure légale, les membres de ces peuples puissent
comprendre et se faire comprendre, au besoin grace a un interpréte
ou par d’autres moyens efficaces.

PARTIE Il. TERRES

Article 13

1. En appliquant les dispositions de cette partie de la convention,
les gouvernements doivent respecter I'importance spéciale que
revét pour la culture et les valeurs spirituelles des peuples intéressés
la relation qu’ils entretiennent avec les terres ou territoires, ou avec
les deux, selon le cas, qu’ils occupent ou utilisent d’une autre
maniére, et en particulier des aspects collectifs de cette relation.
2. [ utilisation du terme terres dans les articles 15 et 16 comprend
le concept de territoires, qui recouvre la totalité de I'environnement
des régions que les peuples intéressés occupent ou qu'ils utilisent
d’une autre maniere.

Article 14

1. Les droits de propriété et de possession sur les terres gu’ils
occupent traditionnellement doivent étre reconnus aux peuples
intéressés. En outre, des mesures doivent étre prises dans les

cas appropriés pour sauvegarder le droit des peuples intéressés
d’utiliser les terres non exclusivement occupées par eux, mais
auxquelles ils ont traditionnellement acces pour leurs activités
traditionnelles et de subsistance. Une attention particuliere doit
étre portée a cet égard a la situation des peuples nomades et des
agriculteurs itinérants.

2. Les gouvernements doivent en tant que de besoin prendre

des mesures pour identifier les terres que les peuples intéressés
occupent traditionnellement et pour garantir la protection effective
de leurs droits de propriété et de possession.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



3. Des procédures adéquates doivent étre instituées dans le cadre
du systeme juridique national en vue de trancher les revendications
relatives a des terres émanant des peuples intéressés.

Article 15

1. Les droits des peuples intéressés sur les ressources naturelles
dont sont dotées leurs terres doivent étre spécialement
sauvegardés. Ces droits comprennent celui, pour ces peuples,

de participer a I'utilisation, a la gestion et a la conservation de ces
ressources.

2. Dans les cas ou I'Etat conserve la propriété des minéraux ou
des ressources du sous-sol ou des droits a d’autres ressources
dont sont dotées les terres, les gouvernements doivent établir ou
maintenir des procédures pour consulter les peuples intéressés
dans le but de déterminer si et dans quelle mesure les intéréts de
ces peuples sont menacés avant d’entreprendre ou d’autoriser tout
programme de prospection ou d’exploitation des ressources dont
sont dotées leurs terres. Les peuples intéressés doivent, chaque
fois que c’est possible, participer aux avantages découlant de ces
activités et doivent recevoir une indemnisation équitable pour tout
dommage qu'ils pourraient subir en raison de telles activités.
Article 16

1. Sous réserve des paragraphes suivants du présent article, les
peuples intéressés ne doivent pas étre déplacés des terres qu'ils
occupent.

2. Lorsque le déplacement et la réinstallation desdits peuples

sont jugés nécessaires a titre exceptionnel, ils ne doivent avoir

lieu qu’avec leur consentement, donné librement et en toute
connaissance de cause. Lorsque ce consentement ne peut

étre obtenu, ils ne doivent avoir lieu qu’a I'issue de procédures
appropriées établies par la législation nationale et comprenant, s'il
y a lieu, des enquétes publiques ou les peuples intéressés aient la
possibilité d’étre représentés de fagon efficace.

3. Chaque fois que possible, ces peuples doivent avoir le droit de
retourner sur leurs terres traditionnelles, des que les raisons qui ont
motivé leur déplacement et leur réinstallation cessent d’exister.

4. Dans le cas ou un tel retour n’est pas possible, ainsi que
déterminé par un accord ou, en I'absence d’un tel accord, au
moyen de procédures appropriées, ces peuples doivent recevoir,
dans toute la mesure possible, des terres de qualité et de statut
juridique au moins égaux a ceux des terres qu’ils occupaient
antérieurement et leur permettant de subvenir a leurs besoins du
moment et d’assurer leur développement futur. Lorsque les peuples
intéressés expriment une préférence pour une indemnisation en
especes ou en nature, ils doivent étre ainsi indemnisés, sous
réserve des garanties appropriées.

5. Les personnes ainsi déplacées et réinstallées doivent étre
entierement indemnisées de toute perte ou de tout dommage subi
par elles de ce fait.

Article 17

1. Les modes de transmission des droits sur la terre entre leurs
membres établis par les peuples intéressés doivent étre respectés.
2. Les peuples intéressés doivent étre consultés lorsque I'on
examine leur capacité d’aliéner leurs terres ou de transmettre
d’une autre maniére leurs droits sur ces terres en dehors de leur
communauteé.

3. Les personnes qui n’appartiennent pas a ces peuples doivent
étre empéchées de se prévaloir des coutumes desdits peuples

ou de I'ignorance de leurs membres a I'égard de la loi en vue
d’obtenir la propriété, la possession ou la jouissance de terres leur
appartenant.

Article 18

La loi doit prévoir des sanctions adéquates pour toute entrée non
autorisée sur les terres des peuples intéressés, ou toute utilisation

non autorisée de ces terres, et les gouvernements doivent prendre
des mesures pour empécher ces infractions.

Article 19

Les programmes agraires nationaux doivent garantir aux peuples
intéressés des conditions équivalentes a celles dont bénéficient les
autres secteurs de la population en ce qui concerne:

a) I'octroi de terres supplémentaires quand les terres dont lesdits
peuples disposent sont insuffisantes pour leur assurer les éléments
d’une existence normale, ou pour faire face a leur éventuel
accroissement numérique;

b) I'octroi des moyens nécessaires a la mise en valeur des terres
que ces peuples possedent déja.

PARTIE Ill. RECRUTEMENT ET CONDITIONS D’EMPLOI

Article 20

1. Les gouvernements doivent, dans le cadre de la législation
nationale et en coopération avec les peuples intéressés, prendre
des mesures spéciales pour assurer aux travailleurs appartenant

a ces peuples une protection efficace en ce qui concerne le
recrutement et les conditions d’emploi, dans la mesure ou ils ne
sont pas efficacement protégés par la législation applicable aux
travailleurs en général.

2. es gouvernements doivent faire tout ce qui est en leur pouvoir
pour éviter toute discrimination entre les travailleurs appartenant aux
peuples intéressés et les autres travailleurs, notamment en ce qui
concerne:

a) 'acces a I'emploi, y compris aux emplois qualifiés, ainsi que les
mesures de promotion et d’avancement;

b) la rémunération égale pour un travail de valeur égale;

c) I'assistance médicale et sociale, la sécurité et la santé au travail,
toutes les prestations de sécurité sociale et tous autres avantages
découlant de I'emploi, ainsi que le logement;

d) le droit d’association, le droit de se livrer librement a toutes
activités syndicales non contraires a la loi et le droit de conclure

des conventions collectives avec des employeurs ou avec des
organisations d’employeurs.

3. Les mesures prises doivent notamment viser a ce que:

a) les travailleurs appartenant aux peuples intéressés, y compris

les travailleurs saisonniers, occasionnels et migrants employés
dans I'agriculture ou dans d’autres activités, de méme que ceux
employés par des pourvoyeurs de main-d’oeuvre, jouissent de la
protection accordée par la |égislation et la pratique nationales aux
autres travailleurs de ces catégories dans les mémes secteurs,

et qu'ils soient pleinement informés de leurs droits en vertu de la
législation du travail et des moyens de recours auxquels ils peuvent
avoir acces;

b) les travailleurs appartenant a ces peuples ne soient pas soumis
a des conditions de travail qui mettent en danger leur santé, en
particulier en raison d’une exposition a des pesticides ou a d’autres
substances toxiques;

c) les travailleurs appartenant a ces peuples ne soient pas soumis a
des systemes de recrutement coercitifs, y compris la servitude pour
dette sous toutes ses formes;

d) les travailleurs appartenant a ces peuples jouissent de I'égalité de
chances et de traitement entre hommes et femmes dans I'emploi et
d’une protection contre le harcelement sexuel.

4. Une attention particuliere doit étre portée a la création de
services adéquats d’inspection du travail dans les régions ou

des travailleurs appartenant aux peuples intéressés exercent des
activités salariées, de facon a assurer le respect des dispositions de
la présente partie de la convention.

ANNEXES




PARTIE IV. FORMATION PROFESSIONNELLE, ARTISANAT ET
INDUSTRIES RURALES

Article 21

Les membres des peuples intéressés doivent pouvoir bénéficier

de moyens de formation professionnelle au moins égaux a ceux
accordés aux autres citoyens.

Article 22

1. Des mesures doivent étre prises pour promouvoir la participation
volontaire des membres des peuples intéressés aux programmes
de formation professionnelle d’application générale.

2. Lorsque les programmes de formation professionnelle
d’application générale existants ne répondent pas aux besoins
propres des peuples intéressés, les gouvernements doivent, avec la
participation de ceux-ci, faire en sorte que des programmes et des
moyens spéciaux de formation soient mis a leur disposition.

3. Les programmes spéciaux de formation doivent se fonder sur le
milieu économique, la situation sociale et culturelle et les besoins
concrets des peuples intéressés. Toute étude en ce domaine

doit étre réalisée en coopération avec ces peuples, qui doivent

étre consultés au sujet de I'organisation et du fonctionnement de
ces programmes. Lorsque c’est possible, ces peuples doivent
assumer progressivement la responsabilité de I'organisation et du
fonctionnement de ces programmes spéciaux de formation, s'’ils en
décident ainsi.

Article 23

1. Lartisanat, les industries rurales et communautaires, les activités
relevant de I’économie de subsistance et les activités traditionnelles
des peuples intéressés, telles que la chasse, la péche, la chasse

a la trappe et la cueillette, doivent étre reconnus en tant que
facteurs importants du maintien de leur culture ainsi que de leur
autosuffisance et de leur développement économiques. Les
gouvernements doivent, avec la participation de ces peuples, et,
s’il'y a lieu, faire en sorte que ces activités soient renforcées et
promues.

2. A la demande des peuples intéressés, il doit leur étre fourni,
lorsque c’est possible, une aide technique et financiére appropriée
qui tienne compte des techniques traditionnelles et des
caractéristiques culturelles de ces peuples ainsi que de I'importance
d’un développement durable et équitable.

PARTIE V. SECURITE SOCIALE ET SANTE

Article 24

Les régimes de sécurité sociale doivent étre progressivement
étendus aux peuples intéressés et étre appliqués sans
discrimination a leur encontre.

Article 25

1. Les gouvernements doivent faire en sorte que des services de
santé adéquats soient mis a la disposition des peuples intéressés
ou doivent leur donner les moyens leur permettant d’organiser et de
dispenser de tels services sous leur responsabilité et leur contréle
propres, de maniére a ce qu'ils puissent jouir du plus haut niveau
possible de santé physique et mentale.

2. Les services de santé doivent étre autant que possible organisés
au niveau communautaire. Ces services doivent étre planifiés et
administrés en coopération avec les peuples intéressés et tenir
compte de leurs conditions économiques, géographiques, sociales
et culturelles, ainsi que de leurs méthodes de soins préventifs,
pratiques de guérison et remédes traditionnels.

3. Le systéme de soins de santé doit accorder la préférence a la

formation et a I'emploi de personnel de santé des communautés
locales et se concentrer sur les soins de santé primaires, tout en
restant en rapport étroit avec les autres niveaux de services de santé.
4. La prestation de tels services de santé doit étre coordonnée avec
les autres mesures sociales, économiques et culturelles prises dans
le pays.

PARTIE VI. EDUCATION ET MOYENS DE COMMUNICATION

Article 26

Des mesures doivent étre prises pour assurer aux membres des
peuples intéressés la possibilité d’acquérir une éducation a tous
les niveaux au moins sur un pied d’égalité avec le reste de la
communauté nationale.

Article 27

1. Les programmes et les services d’éducation pour les peuples
intéressés doivent étre développés et mis en oeuvre en coopération
avec ceux-ci pour répondre a leurs besoins particuliers et doivent
couvrir leur histoire, leurs connaissances et leurs techniques,

leurs systemes de valeurs et leurs autres aspirations sociales,
économiques et culturelles.

2. ’autorité compétente doit faire en sorte que la formation

des membres des peuples intéressés et leur participation a

la formulation et a I’'exécution des programmes d’éducation

soient assurées afin que la responsabilité de la conduite desdits
programmes puisse étre progressivement transférée a ces peuples
s'ily a lieu.

3. De plus, les gouvernements doivent reconnaitre le droit de ces
peuples de créer leurs propres institutions et moyens d’éducation,
a condition que ces institutions répondent aux normes minimales
établies par I'autorité compétente en consultation avec ces peuples.
Des ressources appropriées doivent leur étre fournies a cette fin.
Article 28

1. Lorsque cela est réalisable, un enseignement doit &tre donné
aux enfants des peuples intéressés pour leur apprendre a lire et a
écrire dans leur propre langue indigene ou dans la langue qui est le
plus communément utilisée par le groupe auquel ils appartiennent.
Lorsque cela n’est pas réalisable, les autorités compétentes
doivent entreprendre des consultations avec ces peuples en vue de
I’adoption de mesures permettant d’atteindre cet objectif.

2. Des mesures adéquates doivent étre prises pour assurer que
ces peuples aient la possibilité d’atteindre la maitrise de la langue
nationale ou de I'une des langues officielles du pays.

3. Des dispositions doivent étre prises pour sauvegarder les
langues indigénes des peuples intéressés et en promouvoir le
développement et la pratique.

Article 29

[’éducation doit viser a donner aux enfants des peuples intéressés
des connaissances générales et des aptitudes qui les aident a
participer pleinement et sur un pied d’égalité a la vie de leur propre
communauté ainsi qu’a celle de la communauté nationale.

Article 30

1. Les gouvernements doivent prendre des mesures adaptées

aux traditions et aux cultures des peuples intéressés, en vue de
leur faire connaitre leurs droits et obligations, notamment en ce

qui concerne le travail, les possibilités économiques, les questions
d’éducation et de santé, les services sociaux et les droits résultant
de la présente convention.

2. A cette fin, on aura recours, si nécessaire, a des traductions
écrites et a I'utilisation des moyens de communication de masse
dans les langues desdits peuples.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Article 31

Des mesures de caractére éducatif doivent étre prises dans tous
les secteurs de la communauté nationale, et particulierement
dans ceux qui sont le plus directement en contact avec les
peuples intéressés, afin d’éliminer les préjugés qu’ils pourraient
nourrir a I'égard de ces peuples. A cette fin, des efforts doivent
étre faits pour assurer que les livres d’histoire et autres matériels
pédagogiques fournissent une description équitable, exacte et
documentée des sociétés et cultures des peuples intéressés.

PARTIE VIl. CONTACTS ET COOPERATION A TRAVERS LES
FRONTIERES

Article 32

Les gouvernements doivent prendre les mesures appropriées,

y compris au moyen d’accords internationaux, pour faciliter les
contacts et la coopération entre les peuples indigénes et tribaux a
travers les frontieres, y compris dans les domaines économique,
social, culturel, spirituel et de I’environnement.

PARTIE VIIl. ADMINISTRATION

Article 33

1. L'autorité gouvernementale responsable des questions faisant
I’objet de la présente convention doit s’assurer que des institutions
ou autres mécanismes appropriés existent pour administrer les
programmes affectant les peuples intéressés et qu'ils disposent des
moyens nécessaires a I'accomplissement de leurs fonctions.

2. Ces programmes doivent inclure:

a) la planification, la coordination, la mise en oeuvre et I'évaluation,
en coopération avec les peuples intéressés, des mesures prévues
par la présente convention;

b) la soumission aux autorités compétentes de propositions de
mesures législatives et autres et le contréle de I'application de ces
mesures, en coopération avec les peuples intéressés.

PARTIE IX. DISPOSITIONS GENERALES

Article 34

La nature et la portée des mesures a prendre pour donner effet a

la présente convention doivent étre déterminées avec souplesse,
compte tenu des conditions particulieres a chaque pays.

Article 35

L’application des dispositions de la présente convention ne doit pas
porter atteinte aux droits et aux avantages garantis aux peuples
intéressés en vertu d’autres conventions et recommandations,
d’instruments internationaux, de traités, ou de lois, sentences,
coutumes ou accords nationaux.

PARTIE X. DISPOSITIONS FINALES

Article 36

La présente convention révise la convention relative aux populations
aborigenes et tribales, 1957.

Article 37

Les ratifications formelles de la présente convention seront
communiquées au Directeur général du Bureau international du
Travail et par lui enregistrées.

Article 38

1. La présente convention ne liera que les Membres de
I’Organisation internationale du Travail dont la ratification aura été
enregistrée par le Directeur général.

2. Elle entrera en vigueur douze mois aprés que les ratifications de
deux Membres auront été enregistrées par le Directeur général.

3. Par la suite, cette convention entrera en vigueur pour chaque
Membre douze mois aprées la date ou sa ratification aura été
enregistrée.

Article 39

1. Tout Membre ayant ratifié la présente convention peut la
dénoncer a I'expiration d’une période de dix années apres la

date de la mise en vigueur initiale de la convention, par un acte
communiqué au Directeur général du Bureau international du Travail
et par lui enregistré. La dénonciation ne prendra effet qu’une année
apres avoir été enregistrée.

2. Tout Membre ayant ratifié la présente convention qui, dans le
délai d’'une année apres I'expiration de la période de dix années
mentionnée au paragraphe précédent, ne fera pas usage de la
faculté de dénonciation prévue par le présent article sera lié pour
une nouvelle période de dix années et, par la suite, pourra dénoncer
la présente convention a I'expiration de chaque période de dix
années dans les conditions prévues au présent article.

Article 40

1. Le Directeur général du Bureau international du Travail notifiera
a tous les Membres de I'Organisation internationale du Travail
I'enregistrement de toutes les ratifications et dénonciations qui lui
seront communiquées par les Membres de I'Organisation.

2. En notifiant aux Membres de I'Organisation I'enregistrement de
la deuxieme ratification qui lui aura été communiquée, le Directeur
général appellera I'attention des Membres de I'Organisation sur la
date a laquelle la présente convention entrera en vigueur.

Article 41

Le Directeur général du Bureau international du Travail
communiquera au Secrétaire général des Nations Unies, aux fins
d’enregistrement, conformément a I'article 102 de la Charte des
Nations Unies, des renseignements complets au sujet de toutes
ratifications et de tous actes de dénonciation qu’il aura enregistrés
conformément aux articles précédents.

Article 42

Chaqgue fois qu'il le jugera nécessaire, le Conseil d’administration du
Bureau international du Travail présentera a la Conférence générale
un rapport sur I'application de la présente convention et examinera
s’il'y a lieu d’inscrire a I'ordre du jour de la Conférence la question
de sa révision totale ou partielle.

Article 43

1. Au cas ou la Conférence adopterait une nouvelle convention
portant révision totale ou partielle de la présente convention, et a
moins que la nouvelle convention ne dispose autrement:

a) la ratification par un Membre de la nouvelle convention portant
révision entrainerait de plein droit, nonobstant I'article 39 ci-dessus,
dénonciation immédiate de la présente convention, sous réserve
que la nouvelle convention portant révision soit entrée en vigueur;
b) a partir de la date de I'entrée en vigueur de la nouvelle
convention portant révision, la présente convention cesserait d’étre
ouverte a la ratification des Membres.

2. La présente convention demeurerait en tout cas en vigueur dans
sa forme et teneur pour les Membres qui I'auraient ratifiée et qui ne
ratifieraient pas la convention portant révision.

Article 44

Les versions francaise et anglaise du texte de la présente
convention font également foi.

ANNEXES




ANNEXE B: DECLARATION DE L’ONU SUR LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES

adoptée par ’Assemblée générale le 13 septembre 2007 (Rés. 61/295)

L’Assemblee générale,

Prenant note de la recommandation faite par le Conseil des droits
de ’lhomme dans sa résolution 1/2 du 29 juin 2006 , par laquelle il
a adopté le texte de la Déclaration des Nations Unies sur les droits
des peuples autochtones,

Rappelant sa résolution 61/178 du 20 décembre 2006, par laguelle

elle a décidé, d’une part, d’attendre, pour examiner la Déclaration

et prendre une décision a son sujet, d’avoir eu le temps de tenir des

consultations supplémentaires sur la question, et, de I'autre, de finir

de I'examiner avant la fin de sa soixante et unieme session,

Adopte la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples

autochtones dont le texte figure en annexe a la présente résolution.
107e séance pléniere

13 septembre 2007

Annexe
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples
autochtones

L’Assemblée générale,

Guidée par les buts et principes énoncés dans la Charte des
Nations Unies et convaincue que les Etats se conformeront aux
obligations que leur impose la Charte,

Affirmant que les peuples autochtones sont égaux a tous les autres
peuples, tout en reconnaissant le droit de tous les peuples d’étre
différents, de s’estimer différents et d’étre respectés en tant que
tels,

Affirmant également que tous les peuples contribuent a la diversité
et a la richesse des civilisations et des cultures, qui constituent le
patrimoine commun de I’humanité,

Affirmant en outre que toutes les doctrines, politiques et pratiques
qui invoquent ou prénent la supériorité de peuples ou d’individus
en se fondant sur des différences d’ordre national, racial,
religieux, ethnique ou culturel sont racistes, scientifiquement
fausses, juridiqguement sans valeur, moralement condamnables et
socialement injustes,

Réaffirmant que les peuples autochtones, dans I'exercice de leurs
droits, ne doivent faire I'objet d’aucune forme de discrimination,

Préoccupée par le fait que les peuples autochtones ont subi des
injustices historiques a cause, entre autres, de la colonisation et de
la dépossession de leurs terres, territoires et ressources, ce qui les
a empéchés d’exercer, notamment, leur droit au développement
conformément a leurs propres besoins et intéréts,

Consciente de la nécessité urgente de respecter et de promouvoir
les droits intrinseques des peuples autochtones, qui découlent

de leurs structures politiques, économiques et sociales et de leur
culture, de leurs traditions spirituelles, de leur histoire et de leur
philosophie, en particulier leurs droits a leurs terres, territoires et
ressources,

Consciente également de la nécessité urgente de respecter et de
promouvoir les droits des peuples autochtones affirmés dans les
traités, accords et autres arrangements constructifs conclus avec
les Etats,

Se félicitant du fait que les peuples autochtones s’organisent pour
améliorer leur situation sur les plans politique, économique, social
et culturel et mettre fin a toutes les formes de discrimination et
d’oppression partout ou elles se produisent,

Convaincue que le contrble, par les peuples autochtones, des
événements qui les concernent, eux et leurs terres, territoires
et ressources, leur permettra de perpétuer et de renforcer leurs
institutions, leur culture et leurs traditions et de promouvoir leur
développement selon leurs aspirations et leurs besoins,

Considérant que le respect des savoirs, des cultures et des
pratiques traditionnelles autochtones contribue a une mise en valeur
durable et équitable de I’environnement et a sa bonne gestion,

Soulignant la contribution de la démilitarisation des terres

et territoires des peuples autochtones a la paix, au progrées
économique et social et au développement, a la compréhension et
aux relations amicales entre les nations et les peuples du monde,

Considérant en particulier le droit des familles et des communautés
autochtones de conserver la responsabilité partagée de I'éducation,
de la formation, de I'instruction et du bien-étre de leurs enfants,
conformément aux droits de I'enfant,

Estimant que les droits affirmés dans les traités, accords et
autres arrangements constructifs entre les Etats et les peuples
autochtones sont, dans certaines situations, des sujets

de préoccupation, d'intérét et de responsabilité a I'échelle
internationale et présentent un caractére international,

Estimant également que les traités, accords et autres arrangements
constructifs, ainsi que les relations qu’ils représentent, sont la base
d’un partenariat renforcé entre les peuples autochtones et les Etats,

Constatant que la Charte des Nations Unies, le Pacte international
relatif aux droits économiques, sociaux et culturels et le Pacte
international relatif aux droits civils et politiques2, ainsi que la
Déclaration et le Programme d’action de Vienne , affirment
I'importance fondamentale du droit de tous les peuples de disposer
d’eux-mémes, droit en vertu duquel ils déterminent liborement

leur statut politique et assurent librement leur développement
économique, social et culturel,

Consciente qu’aucune disposition de la présente Déclaration
ne pourra étre invoquée pour dénier a un peuple quel qu’il soit
son droit a I'autodétermination, exercé conformément au droit
international,

Convaincue que la reconnaissance des droits des peuples
autochtones dans la présente Déclaration encouragera des relations
harmonieuses et de coopération entre les Etats et les peuples

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



autochtones, fondées sur les principes de justice, de démocratie,
de respect des droits de I’'homme, de non-discrimination et de
bonne foi,

Encourageant les Etats & respecter et & mettre en ceuvre
effectivement toutes leurs obligations applicables aux peuples
autochtones en vertu des instruments internationaux, en particulier
ceux relatifs aux droits de I’'homme, en consultation et en
coopération avec les peuples concernés,

Soulignant que I'Organisation des Nations Unies a un role important
et continu a jouer dans la promotion et la protection des droits des
peuples autochtones,

Convaincue que la présente Déclaration est une nouvelle étape
importante sur la voie de la reconnaissance, de la promotion et de
la protection des droits et libertés des peuples autochtones et dans
le développement des activités pertinentes du systéme des Nations
Unies dans ce domaine,

Considérant et réaffirmant que les autochtones sont admis a
bénéficier sans aucune discrimination de tous les droits de I'homme
reconnus en droit international, et que les peuples autochtones ont
des droits collectifs qui sont indispensables a leur existence, a leur
bien-étre et a leur développement intégral en tant que peuples,

Considérant que la situation des peuples autochtones n’est pas la
méme selon les régions et les pays, et qu’il faut tenir compte de
'importance des particularités nationales ou régionales, ainsi que
de la variété des contextes historiques et culturels,

Proclame solennellement la Déclaration des Nations Unies sur les
droits des peuples autochtones, dont le texte figure ci-apres, qui
constitue un idéal a atteindre dans un esprit de partenariat et de

respect mutuel:

Article premier

Les peuples autochtones ont le droit, a titre collectif ou individuel,
de jouir pleinement de I'ensemble des droits de ’homme et

des libertés fondamentales reconnus par la Charte des Nations
Unies, la Déclaration universelle des droits de ’lhomme et le droit
international relatif aux droits de I’homme.

Article 2

Les autochtones, peuples et individus, sont libres et égaux a tous
les autres et ont le droit de ne faire I'objet, dans I'exercice de leurs
droits, d’aucune forme de discrimination fondée, en particulier, sur
leur origine ou leur identité autochtones.

Article 3

Les peuples autochtones ont le droit a I'autodétermination. En vertu
de ce droit, ils déterminent librement leur statut politique et assurent
librement leur développement économique, social et culturel.
Article 4

Les peuples autochtones, dans I'exercice de leur droit a
I"autodétermination, ont le droit d’étre autonomes et de
s’administrer eux-mémes pour tout ce qui touche a leurs affaires
intérieures et locales, ainsi que de disposer des moyens de financer
leurs activités autonomes.

Article 5

Les peuples autochtones ont le droit de maintenir et de renforcer
leurs institutions politiques, juridiques, économiques, sociales et
culturelles distinctes, tout en conservant le droit, si tel est leur choix,
de participer pleinement a la vie politique, économique, sociale et
culturelle de I'Etat.

Article 6

Tout autochtone a droit a une nationalité.

Article 7

1. Les autochtones ont droit a la vie, a I'intégrité physique et
mentale, a la liberté et a la sécurité de la personne.

2. Les peuples autochtones ont le droit, a titre collectif, de vivre
dans la liberté, la paix et la sécurité en tant que peuples distincts et
ne font I'objet d’aucun acte de génocide ou autre acte de violence,
y compris le transfert forcé d’enfants autochtones d’un groupe a un
autre.

Article 8

1. Les autochtones, peuples et individus, ont le droit de ne pas
subir d’assimilation forcée ou de destruction de leur culture.

2. Les Etats mettent en place des mécanismes de prévention et de
réparation efficaces visant:

a) Tout acte ayant pour but ou pour effet de priver les autochtones
de leur intégrité en tant que peuples distincts, ou de leurs valeurs
culturelles ou leur identité ethnique;

b) Tout acte ayant pour but ou pour effet de les déposséder de
leurs terres, territoires ou ressources;

c) Toute forme de transfert forcé de population ayant pour but ou
pour effet de violer ou d’éroder I'un quelconque de leurs droits;

d) Toute forme d’assimilation ou d’intégration forcée;

e) Toute forme de propagande dirigée contre eux dans le but
d’encourager la discrimination raciale ou ethnique ou d'y inciter.
Article 9

Les autochtones, peuples et individus, ont le droit d’appartenir

a une communauté ou a une nation autochtone, conformément
aux traditions et coutumes de la communauté ou de la nation
considérée. Aucune discrimination quelle qu’elle soit ne saurait
résulter de I'exercice de ce droit.

Article 10

Les peuples autochtones ne peuvent étre enlevés de force a leurs
terres ou territoires. Aucune réinstallation ne peut avoir lieu sans le
consentement préalable

— donné librement et en connaissance de cause — des peuples
autochtones concernés et un accord sur une indemnisation juste et
équitable et, lorsque cela est possible, la faculté de retour.

Article 11

1. Les peuples autochtones ont le droit d’observer et de revivifier
leurs traditions culturelles et leurs coutumes. lls ont notamment le
droit de conserver, de protéger et de développer les manifestations
passées, présentes et futures de leur culture, telles que les sites
archéologiques et historiques, I'artisanat, les dessins et modéles,
les rites, les techniques, les arts visuels et du spectacle et la
littérature.

2. Les Etats doivent accorder réparation par le biais de mécanismes
efficaces — qui peuvent comprendre la restitution — mis au point en
concertation avec les peuples autochtones, en ce qui concerne

les biens culturels, intellectuels, religieux et spirituels qui leur ont
été pris sans leur consentement préalable, donné librement et en

ANNEXES




connaissance de cause, ou en violation de leurs lois, traditions et
coutumes.

Article 12

1. Les peuples autochtones ont le droit de manifester, de pratiquer,
de promouvoir et d’enseigner leurs traditions, coutumes et rites
religieux et spirituels; le droit d’entretenir et de protéger leurs sites
religieux et culturels et d’y avoir acces en privé; le droit d’utiliser
leurs objets rituels et d’en disposer; et le droit au rapatriement de
leurs restes humains.

2. Les Etats veillent & permettre I'accés aux objets de culte et aux
restes humains en leur possession et/ou leur rapatriement, par le
biais de mécanismes justes, transparents et efficaces mis au point
en concertation avec les peuples autochtones concernés.

Article 13

1. Les peuples autochtones ont le droit de revivifier, d’utiliser, de
développer et de transmettre aux générations futures leur histoire,
leur langue, leurs traditions orales, leur philosophie, leur systeme
d’écriture et leur littérature, ainsi que de choisir et de conserver
leurs propres noms pour les communautés, les lieux et les
personnes.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces pour protéger ce droit
et faire en sorte que les peuples autochtones puissent comprendre
et étre compris dans les procédures politiques, juridiques et
administratives, en fournissant, si nécessaire, des services
d’interprétation ou d’autres moyens appropriés.

Article 14

1. Les peuples autochtones ont le droit d’établir et de contrdler
leurs propres systéemes et établissements scolaires ou
I’enseignement est dispensé dans leur propre langue, d’une
maniere adaptée a leurs méthodes culturelles d’enseignement et
d’apprentissage.

2. Les autochtones, en particulier les enfants, ont le droit d’accéder
a tous les niveaux et a toutes les formes d’enseignement public,
sans discrimination aucune.

3. Les Etats, en concertation avec les peuples autochtones,
prennent des mesures efficaces pour que les autochtones, en
particulier les enfants, vivant a I'extérieur de leur communauté,
puissent accéder, lorsque cela est possible, a un enseignement
dispensé selon leur propre culture et dans leur propre langue.
Article 15

1. Les peuples autochtones ont droit a ce que I'enseignement et les
moyens d’information refletent fidélement la dignité et la diversité
de leurs cultures, de leurs traditions, de leur histoire et de leurs
aspirations.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces, en consultation

et en coopération avec les peuples autochtones concernés,

pour combattre les préjugés et éliminer la discrimination et pour
promouvoir la tolérance, la compréhension et de bonnes relations
entre les peuples autochtones et toutes les autres composantes de
la société.

Article 16

1. Les peuples autochtones ont le droit d’établir leurs propres
médias dans leur propre langue et d’accéder a toutes les formes de
médias non autochtones sans discrimination aucune.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces pour faire en sorte
que les médias publics reflétent diiment la diversité culturelle
autochtone. Les Etats, sans préjudice de I’obligation d’assurer
pleinement la liberté d’expression, encouragent les médias privés a
refléter de maniére adéquate la diversité culturelle autochtone.
Article 17

1. Les autochtones, individus et peuples, ont le droit de jouir
pleinement de tous les droits établis par le droit du travail
international et national applicable.

2. Les Etats doivent, en consultation et en coopération avec les
peuples autochtones, prendre des mesures visant spécifiguement a
protéger les enfants autochtones contre I'exploitation économique
et contre tout travail susceptible d’étre dangereux ou d’entraver
leur éducation ou de nuire a leur santé ou a leur développement
physique, mental, spirituel, moral ou social, en tenant compte de
leur vulnérabilité particuliere et de 'importance de I'éducation pour
leur autonomisation.

3. Les autochtones ont le droit de n’étre soumis & aucune condition
de travail discriminatoire, notamment en matiére d’emploi ou de
rémunération.

Article 18

Les peuples autochtones ont le droit de participer a la prise de
décisions sur des questions qui peuvent concerner leurs droits,

par I'intermédiaire de représentants qu’ils ont eux-mémes choisis
conformément a leurs propres procédures, ainsi que le droit de
conserver et de développer leurs propres institutions décisionnelles.
Article 19

Les Ftats se concertent et coopérent de bonne foi avec les peuples
autochtones intéressés — par I'intermédiaire de leurs propres
institutions représentatives — avant d’adopter et d’appliquer des
mesures législatives ou administratives susceptibles de concerner
les peuples autochtones, afin d’obtenir leur consentement
préalable, donné librement et en connaissance de cause.

Article 20

1. Les peuples autochtones ont le droit de conserver et de
développer leurs systemes ou institutions politiques, économiques
et sociaux, de disposer en toute sécurité de leurs propres moyens
de subsistance et de développement et de se livrer librement a
toutes leurs activités économiques, traditionnelles et autres.

2. Les peuples autochtones privés de leurs moyens de subsistance
et de développement ont droit a une indemnisation juste et
équitable.

Article 21

1. Les peuples autochtones ont droit, sans discrimination d’aucune
sorte, a I'amélioration de leur situation économique et sociale,
notamment dans les domaines de I'éducation, de I'emploi, de la
formation et de la reconversion professionnelles, du logement, de
I'assainissement, de la santé et de la sécurité sociale.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces et, selon qu'il
conviendra, des mesures spéciales pour assurer une amélioration
continue de la situation économique et sociale des peuples
autochtones. Une attention particuliere est accordée aux droits et
aux besoins particuliers des anciens, des femmes, des jeunes, des
enfants et des personnes handicapées autochtones.

Article 22

1. Une attention particuliere est accordée aux droits et aux besoins
spéciaux des anciens, des femmes, des jeunes, des enfants et

des personnes handicapées autochtones dans I'application de la
présente Déclaration.

2. Les Etats prennent des mesures, en concertation avec les
peuples autochtones, pour veiller a ce que les femmes et les
enfants autochtones soient pleinement protégés contre toutes les
formes de violence et de discrimination et bénéficient des garanties
voulues.

Article 23

Les peuples autochtones ont le droit de définir et d’élaborer

des priorités et des stratégies en vue d’exercer leur droit au
développement. En particulier, ils ont le droit d’étre activement
associés a I'élaboration et a la définition des programmes de santé,
de logement et d’autres programmes économiques et sociaux

les concernant, et, autant que possible, de les administrer par
I'intermédiaire de leurs propres institutions.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



Article 24

1. Les peuples autochtones ont droit & leur pharmacopée
traditionnelle et ils ont le droit de conserver leurs pratiques
médicales, notamment de préserver leurs plantes médicinales,
animaux et minéraux d’intérét vital. Les autochtones ont aussi le
droit d’avoir acces, sans aucune discrimination, a tous les services
sociaux et de santé.

2. Les autochtones ont le droit, en toute égalité, de jouir du meilleur
état possible de santé physique et mentale. Les Etats prennent les
mesures nécessaires en vue d’assurer progressivement la pleine
réalisation de ce droit.

Article 25

Les peuples autochtones ont le droit de conserver et de renforcer
leurs liens spirituels particuliers avec les terres, territoires, eaux et
zones maritimes cotiéres et autres ressources qu’ils possedent

ou occupent et utilisent traditionnellement, et d’assumer leurs
responsabilités en la matiére a I'égard des générations futures.
Article 26

1. Les peuples autochtones ont le droit aux terres, territoires et
ressources qu'ils possedent et occupent traditionnellement ou qu’ils
ont utilisés ou acquis.

2. Les peuples autochtones ont le droit de posséder, d'utiliser, de
mettre en valeur et de contrdler les terres, territoires et ressources
qu’ils possedent parce qu'ils leur appartiennent ou qu’ils les
occupent ou les utilisent traditionnellement, ainsi que ceux qu’ils ont
acquis.

3. Les Etats accordent reconnaissance et protection juridiques &
ces terres, territoires et ressources. Cette reconnaissance se fait en
respectant diment les coutumes, traditions et régimes fonciers des
peuples autochtones concernés.

Article 27

Les Etats mettront en place et appliqueront, en concertation avec
les peuples autochtones concernés, un processus équitable,
indépendant, impartial, ouvert et transparent prenant diiment

en compte les lois, traditions, coutumes et régimes fonciers

des peuples autochtones, afin de reconnaitre les droits des
peuples autochtones en ce qui concerne leurs terres, territoires

et ressources, y compris ceux qu’ils possedent, occupent ou
utilisent traditionnellement, et de statuer sur ces droits. Les peuples
autochtones auront le droit de participer a ce processus.

Article 28

1. Les peuples autochtones ont droit a réparation, par le biais,
notamment, de la restitution ou, lorsque cela n’est pas possible,
d’une indemnisation juste, correcte et équitable pour les terres,
territoires et ressources qu’ils possédaient traditionnellement ou
occupaient ou utilisaient et qui ont été confisqués, pris, occupés,
exploités ou dégradés sans leur consentement préalable, donné
librement et en connaissance de cause.

2. Sauf si les peuples concernés en décident librement d’une autre
fagon, I'indemnisation se fait sous forme de terres, de territoires

et de ressources équivalents par leur qualité, leur étendue et leur
régime juridique, ou d’une indemnité pécuniaire ou de toute autre
réparation appropriée.

Article 29

1. Les peuples autochtones ont droit a la préservation et a la
protection de leur environnement et de la capacité de production
de leurs terres ou territoires et ressources. A ces fins, les Etats
établissent et mettent en ceuvre des programmes d’assistance a
I'intention des peuples autochtones, sans discrimination d’aucune
sorte.

2. Les Etats prennent des mesures efficaces pour veiller & ce
qu’aucune matiére dangereuse ne soit stockée ou déchargée

sur les terres ou territoires des peuples autochtones sans leur

consentement préalable, donné librement et en connaissance de
cause.

3. Les Etats prennent aussi, selon que de besoin, des mesures
efficaces pour veiller a ce que des programmes de surveillance, de
prévention et de soins de santé destinés aux peuples autochtones
affectés par ces matiéres, et congus et exécutés par eux, soient
dlment mis en ceuvre.

Article 30

1. Il ne peut y avoir d’activités militaires sur les terres ou territoires
des peuples autochtones, a moins que ces activités ne soient
justifiées par des raisons d’intérét public ou qu’elles n’aient été
librement décidées en accord avec les peuples autochtones
concernés, ou demandées par ces derniers.

2. Les Etats engagent des consultations effectives avec les peuples
autochtones concernés, par le biais de procédures appropriées et,
en particulier, par I'intermédiaire de leurs institutions représentatives,
avant d’utiliser leurs terres et territoires pour des activités militaires.
Article 31

1. Les peuples autochtones ont le droit de préserver, de controler,
de protéger et de développer leur patrimoine culturel, leur savoir
traditionnel et leurs expressions culturelles traditionnelles ainsi

que les manifestations de leurs sciences, techniques et culture, y
compris leurs ressources humaines et génétiques, leurs semences,
leur pharmacopée, leur connaissance des propriétés de la faune

et de la flore, leurs traditions orales, leur littérature, leur esthétique,
leurs sports et leurs jeux traditionnels et leurs arts visuels et du
spectacle. lls ont également le droit de préserver, de contrdler, de
protéger et de développer leur propriété intellectuelle collective

de ce patrimoine culturel, de ce savoir traditionnel et de ces
expressions culturelles traditionnelles.

2. En concertation avec les peuples autochtones, les Etats prennent
des mesures efficaces pour reconnaitre ces droits et en protéger
I'exercice.

Article 32

1. Les peuples autochtones ont le droit de définir et d’établir des
priorités et des stratégies pour la mise en valeur et I'utilisation de
leurs terres ou territoires et autres ressources.

2. Les Etats consultent les peuples autochtones concernés

et coopérent avec eux de bonne foi par I'intermédiaire de

leurs propres institutions représentatives, en vue d’obtenir leur
consentement, donné librement et en connaissance de cause,
avant I'approbation de tout projet ayant des incidences sur

leurs terres ou territoires et autres ressources, notamment en ce
qui concerne la mise en valeur, I'utilisation ou I'exploitation des
ressources minérales, hydriques ou autres.

3. Les Etats mettent en place des mécanismes efficaces visant a
assurer une réparation juste et équitable pour toute activité de cette
nature, et des mesures adéquates sont prises pour en atténuer les
effets néfastes sur les plans environnemental, économique, social,
culturel ou spirituel.

Article 33

1. Les peuples autochtones ont le droit de décider de leur propre
identité ou appartenance conformément a leurs coutumes et
traditions, sans préjudice du droit des autochtones d’obtenir, a titre
individuel, la citoyenneté de I'Etat dans lequel ils vivent.

2. Les peuples autochtones ont le droit de déterminer les structures
de leurs institutions et d’en choisir les membres selon leurs propres
procédures.

Article 34

Les peuples autochtones ont le droit de promouvoir, de développer
et de conserver leurs structures institutionnelles et leurs coutumes,
spiritualité, traditions, procédures ou pratiques particulieres et,
lorsqu’ils existent, leurs systemes ou coutumes juridiques, en

ANNEXES




conformité avec les normes internationales relatives aux droits de
’lhomme.

Article 35

Les peuples autochtones ont le droit de déterminer les
responsabilités des individus envers leur communauté.

Article 36

1. Les peuples autochtones, en particulier ceux qui vivent de part
et d’autre de frontieres internationales, ont le droit d’entretenir et
de développer, a travers ces frontieres, des contacts, des relations
et des liens de coopération avec leurs propres membres ainsi
qu’avec les autres peuples, notamment des activités ayant des buts
spirituels, culturels, politiques, économiques et sociaux.

2. Les Etats prennent, en consultation et en coopération avec les
peuples autochtones, des mesures efficaces pour faciliter I'exercice
de ce droit et en assurer 'application.

Article 37

1. Les peuples autochtones ont droit & ce que les traités, accords
et autres arrangements constructifs conclus avec des Etats ou
leurs successeurs soient reconnus et effectivement appliqués, et a
ce que les Etats honorent et respectent lesdits traités, accords et
autres arrangements constructifs.

2. Aucune disposition de la présente Déclaration ne peut étre
interprétée de maniere a diminuer ou a nier les droits des peuples
autochtones énoncés dans des traités, accords et autres
arrangements constructifs.

Article 38

Les Etats prennent, en consultation et en coopération avec

les peuples autochtones, les mesures appropriées, y compris
législatives, pour atteindre les buts de la présente Déclaration.
Article 39

Les peuples autochtones ont le droit d’avoir acces a une assistance
financiére et technique, de la part des Etats et dans le cadre de la
coopération internationale, pour jouir des droits énoncés dans la
présente Déclaration.

Article 40

Les peuples autochtones ont le droit d’avoir accés a des
procédures justes et équitables pour le reglement des conflits et
des différends avec les Etats ou d’autres parties et & une décision
rapide en la matiére, ainsi qu’a des voies de recours efficaces pour
toute violation de leurs droits individuels et collectifs. Toute décision
en la matiére prendra diment en considération les coutumes,
traditions, régles et systéemes juridiques des peuples autochtones
concernés et les normes internationales relatives aux droits de
’lhomme.

Article 41

Les organes et les institutions spécialisées du systeme des Nations
Unies et d’autres organisations intergouvernementales contribuent a

la pleine mise en ceuvre des dispositions de la présente Déclaration
par la mobilisation, notamment, de la coopération financiere et de
I'assistance technique. Les moyens d’assurer la participation des
peuples autochtones a I'examen des questions les concernant
doivent étre mis en place.

Article 42

’Organisation des Nations Unies, ses organes, en particulier
I'Instance permanente sur les questions autochtones, les institutions
spécialisées, notamment au niveau des pays, et les Etats favorisent
le respect et la pleine application des dispositions de la présente
Déclaration et veillent a en assurer I'efficacité.

Article 43

Les droits reconnus dans la présente Déclaration constituent les
normes minimales nécessaires a la survie, a la dignité et au bien-
étre des peuples autochtones du monde.

Article 44

Tous les droits et libertés reconnus dans la présente Déclaration
sont garantis de la méme fagon a tous les autochtones, hommes et
femmes.

Article 45

Aucune disposition de la présente Déclaration ne peut étre
interprétée comme entrainant la diminution ou I’extinction de

droits que les peuples autochtones ont déja ou sont susceptibles
d’acquérir a I'avenir.

Article 46

1. Aucune disposition de la présente Déclaration ne peut étre
interprétée comme impliquant pour un Etat, un peuple, un
groupement ou un individu un droit quelconque de se livrer a une
activité ou d’accomplir un acte contraire a la Charte des Nations
Unies, ni considérée comme autorisant ou encourageant aucun
acte ayant pour effet de détruire ou d’amoindrir, totalement ou
partiellement, I'intégrité territoriale ou I'unité politique d’un Etat
souverain et indépendant.

2. Dans I'exercice des droits énoncés dans la présente Déclaration,
les droits de ’'homme et les libertés fondamentales de tous

sont respectés. L'exercice des droits énoncés dans la présente
Déclaration est soumis uniquement aux restrictions prévues par

la loi et conformes aux obligations internationales relatives aux
droits de I’homme. Toute restriction de cette nature sera non
discriminatoire et strictement nécessaire a seule fin d’assurer la
reconnaissance et le respect des droits et libertés d’autrui et de
satisfaire aux justes exigences qui s'imposent dans une société
démocratique.

3. Les dispositions énoncées dans la présente Déclaration seront
interprétées conformément aux principes de justice, de démocratie,
de respect des droits de I'nomme, d’égalité, de non-discrimination,
de bonne gouvernance et de bonne foi.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



ANNEXE C: LECTURES CONSEILLEES

La littérature concernant les droits des peoples autochtones
est riche et variée. Quelques publication clés élaborées par
I’OIT et d’autres institutions/auteurs sont les suivantes:
Anaya, J.: Indigenous Peoples in International Law, Oxford
University Press, second edition, 2004.

Bedoya and Bedoya: Trabajo Forzoso en la Extraccion de la Madera
en la Amazonia Peruana, ILO, 2005.

Eliminer la discrimination visant les peuples indigenes et tribaux
dans I'emploi et la profession - Guide relatif a la convention N° 111
de I'OIT. OIT, 2007

Erni, C. (ed.): The Concept of Indigenous Peoples in Asia: A
Resource Book, IWGIA and AIPP, 2008.

Guide pour lutter contre le travail des enfants chez les peuples
indigenes et tribaux. PRO169/IPEC, 2006.

Guidelines on Indigenous Peoples Issues, United Nations
Development Group, 2008.

Handbook on Combating Child Labour Among Indigenous and
Tribal Peoples, PRO169/IPEC, ILO, 2006.

ILO Convention on Indigenous and Tribal Peoples, 1989(No. 169):
A Manual, Project to Promote ILO Policy on Indigenous and Tribal
Peoples, 2000.

Inclure les peuples indigenes dans les stratégies de réduction de
la pauvreté Guide de bonnes pratiques établi a partir des cas du
Cambodge, du Cameroun et du Népal. OIT, 2008.

Indigenous Peoples and the Millennium Development Goals:
Perspectives from Communities in Bolivia, Cambodia, Cameroon
and Nepal, ILO, 2006.

Indigenous Women and the United Nations System: Good Practice
and Lessons Learned; Secretariat of the UN Permanent Forum on
Indigenous Issues, 2006.

Rapport du groupe de travail d’experts de la Commission

africaine des droits de ’'Homme et des Peuples sur les populations/
communautés autochtones, adopté par la CADHRP, lors de sa 34¢
session, en 2003. Publié en 2005 par la CADHP et I'lWGIA.

Resource Kit on Indigenous Peoples’ Issues, Secretariat of the UN
Permanent Forum on Indigenous Issues, 2008.

Roy, C. and Kaye, M.: The International Labour Organization: A
Handbook for Minorities and Indigenous Peoples, Minority Rights
Group, 2002.

Roy, R.D.: The ILO Convention on Indigenous and tribal
Populations, 1957 and the Laws of Bangladesh: A Comparative
Review, ILO, Forthcoming

Roy, R.D.: Challenges for Juridical Pluralism and Customary Laws
of Indigenous Peoples: The Case of the Chittagong Hill Tracts,
Bangladesh, 2004

Tauli-Corpuz, V. & Carifio, J. (eds.): Reclaiming Balance: Indigenous

Peoples, Conflict Resolution and Sustainable Development,
Tebtebba Foundation, 2004.

Apercu du rapport du projet de recherche par I’Organisation
Internationale du Travail et de la Commission Africaine des droits de
I’Homme et des Peuples relatif a la protection constitutionnelle et
Iégislative des droits des peuples autochtones. Bureau International
du Travail, ACHPR, Genéve, 2009

Tool Kit: Best Practices for Including Indigenous Peoples in Sector
Programme Support, Danida, 2004.

Tomei, M., Indigenous and Tribal Peoples and Poverty Reduction
Strategy Papers (PRSPs): an Ethnic Audit of Selected PRSPs, ILO,
2005.

Thomas, V.(ed.), Traditional Occupations of Indigenous Tribal
Peoples: Emerging Trends, Project to Promote ILO Policy on
Indigenous and Tribal Peoples, 2000.

Etudes de cas qui ont contribué au présent guide:

Bigombe L., P. & Loubaky M. C.: La consultation et la participation
des populations autochtones «pygmées» a I'identification et la
protection de leurs usages des ressources forestieres et fauniques
dans 'aménagement forestier: expérience de I"'UFA Kabo de la CIB
Nord du Congo, ILO 2008.

Centro de Estudios Juridicos e Investigacion Social (CEJIS):
Impactos sociales, econémicos, culturales y politicos de

la aplicacion del Convenio No. 169 de la OIT, a través del
reconocimiento legal del Territorio Multiétnico I, a favor de
los pueblos indigenas Ese Ejja, Tacana y Cavinerio en el norte
amazadnico de Bolivia, 1LO, 2009.

Centro de Politicas Publicas para el Socialismo (CEPPAS) & Grupo
de Apoyo Juridico por el Acceso a la Tierra (GAJAT): Del derecho
consagrado a la practica cotidiana: La contribucion del Convenio
169 de la OIT en el fortalecimiento de las comunidades Mapuches
de la Patagonia Argentina, ILO, 2007.

Henriksen, J.: Key Principles in Implementing ILO Convention No.
169, ILO, 2008
Henriksen, J.: The Finnmark Act (Norway), a Case Study, ILO, 2008.

Messe, V.: Bonnes pratiques de la mise en ceuvre des principes de
la convention n° 169 de I'OIT En matiere d’éducation. Le cas de
I’éducation des enfants baka de la commune rurale de Mbang au
Cameroun, 1LO, 2008

Molinas, R.: Los Derechos de los Pueblos Indigenas en un proceso
de cambio de la naturaleza de la Nacion y del Estado, ILO, 2009.

Organisation Tamaynut: La politique de gestion du dossier Amazigh
au Maroc a la Lumiere de la Convention 169, ILO, 2008

Rasmussen, H.: Oqaatsip Kimia: The Power of the Word, ILO,
2008.

Uzawo, K: Challenges in the process of self- recognition, ILO, 2008

Xanthaki, A.: Good Practices of Indigenous Political Participation:
Maori Participation in New Zealand Elective Bodies, ILO, 2008.

ANNEXES




s ANNEXE D: INDEX DES CAS EVOQUES

PAYS: SECTION:
Algérie 10.4.
Argentine 1.3.; 3.5.; 10.4.; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Australie 3.6.1.; 3.6.2,; 5.3.2.; 6.2.; 11.2.
Bangladesh 1.4.;4.2.;6.4.; 9.2_; 14.1.
Bolivie 1.4.;3.5.;3.6.1.; 5.3.1.; 6.4.; 7.5.; 8.3.; 9.2.; 12.4_; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Brésil 11.2; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Burkina Faso 3.6.1.
Burundi 3.6.1.
Canada 8.3.; 13.2.
Cameroun 9.2;;10.4.; 14.11.
République Centrafricaine 3.6.1.; 9.2.
Chili 14.3.
! Colombie 1.3.;4.2,;5.2,; 5.3.2;;6.4.; 7.4.; 13.2.; 14.3.; 14.4.; 14.6.; 14.7.
Congo 3.6.1.; 8.3.
Costa Rica 14.3.; 14.4.; 14.7.
République Démocratique du Congo 3.6.1.
Danemark 1.3.; 2; 4.2.;6.4.; 9.2,; 10.4.; 13.2,; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Dominique 14.3.; 14.7.
Equateur 3.6.1.; 5.3.2,; 6.4.; 8.2.; 13.2,; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Ethiopie 3.6.1.
lles Fiji 14.3.; 14.4.; 14.7.
Finlande 5.3.2;;6.4.; 13.1.; 13.2.
Groenland 1.3.;2;4..2.;6.4.; 10.4.; 13.2.
Guatemala 1.4.;3.5.;4.2,;5.2; 5.3.2,; 10; 12.2.; 14.3.; 14.6.; 14.7.
Honduras 14.3.; 14.7.
Inde 1.4.;3.6.2,;5.3.2;; 7.5; 11.1,; 11.2,; 14.1.
Indonésie 1.4.

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UNGUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L’OIT



PAYS: SECTION:

Japon 1.4.

Kenya 1.4.;5.3.3.;6.4.;9.2_; 14.11.

Maroc 5.3.1.

Mexico 1.4.; 3.5.;5.2.; 10; 14.3.; 14.6.; 14.8.

Namibie 6.4.

Népal 1.2,;1.4.;3.6.1.; 5.3.3.; 9.2,; 11.2,; 12.4.; 14.3.; 14.4.; 14.7.; 14.11.

Pays Bas 14.3.; 14.7.

Nouvelle- Calédonie 4.2.

Nouvelle Zélande 5.3.3.;9.2.

Nicaragua 4.2,;6.4.;7.5.;9.2,; 11.2.; 12.4.

Norvége 1.4.;4.2.;5.3.1.;5.3.2.;6.4.; 7.5.; 9.1.; 10; 10.4.; 13.1.; 13.2.; 14.3.; 14.4.;
14.5.; 14.7.

Panama 5.3.4.;7.5.; 14.1.

Paraguay 1.3.;6.4.; 12.4.; 14.3.; 14.7.

Pérou 1.4.;7.4.;10; 10.4.; 12.2,; 12.4.; 13.2,; 14.3.; 14.6.; 14.7.

Philippines 1.2,; 3.6.1.; 5.3.2.; 6.4.; 8.3.

Russie 1.4.;5.3.2,; 13.1.; 13.2.

Rwanda 3.6.1.

Espagne 9.1.; 14.3.; 14.7.

Afrique du Sud 1.4.

Suéde 2;5.3.2,;6.4.; 13.1.; 13.2.

Taiwan 8.3.

Tanzanie 8.3.;9.2.

Thailande 8.3.

Uganda 1.4.;3.6.1.;7.5.

Etats-Unis d’Amérique 11.2; 13.2.

Venezuela 3.6.1.; 6.4.; 8.3.; 13.2.; 14.3.; 14.7.

ANNEXES




LISTE DES PHOTOS

Mike Koll6ffel

Pages 7, 8, 9, 11, 14,16, 17, 19, 21, 24, 29, 46-47, 48, 49, 55,
56, 568, 59, 78, 88, 86, 90, 91, 92, 95, 96, 97, 99, 100, 101, 102,
106, 110, 111, 112, 113, 115, 116, 117, 118, 119, 120, 121,
122,123,124, 125,126, 127, 128, 129, 130, 134, 135, 141,
143, 144,145, 147, 1562, 154, 156, 157, 159, 163, 164, 165,
167,172,175, 179, 186, 196

IWGIA

Jenneke Arens: Pages 60, 81

Jens Dahl: Pages 155

Josée Duranleau: Pages 49

Christian Erni: Pages 27, 72, 83, 89, 109, 135, 137, 139, 168, 162
Marianne Jensen: Pages 28, 31, 183

Palle Kjeerulff-Schmidt: Pages 10, 57, 80

Arthur Krasilnikoff: Pages 4, 54, 132

Nina Meshtyp: Pages 171 j}
Alejandro Parellada: Pages 62

Kathrin Wessendorf: Pages 67, 88 WWilala

Copyright © Organisation internationale du Travail 2009
Premiere édition 2009. Les publications du Bureau international
du Travail jouissent de la protection du droit d’auteur en vertu
du protocole n° 2, annexe a la Convention universelle pour la
protection du droit d’auteur. Toutefois, de courts passages
pourront étre reproduits sans autorisation, a la condition que leur
source soit ddment mentionnée. Toute demande d’autorisation
de reproduction ou de traduction devra étre envoyée a I'adresse
suivante: Publications du BIT (Droits et licences), Bureau
international du Travail, CH-1211 Genéve 22, Suisse, ou par
courriel: pubdroit@ilo.org. Ces demandes seront toujours les
bienvenues.

oIT

Les droits des peuples autochtones et tribaux dans la pratique:
un guide sur la convention no. 169 de I'OIT / Organisation
internationale du Travail. - Genéve: OIT, 2009 1 v.

ISBN: 978-92-2-222378-7 (imprimé)
ISBN: 978-92-2-222379-4 (web)

Peuple autochtone / peuple tribal / droits de ’'homme / droits
économiques et sociaux / droits des travailleurs / convention de
I’OIT / commentaire / application / pays développés / pays en
développement 14.08

Données de catalogage du BIT

Conception et mise en page: Jens Raadal

Imprimé en Suisse

Organisation

Tim Whyte
Pages 32, 37, 40, 70, 71, 74, 76, 77, 85, 151, 161

Stock.xchng
Pages 30, 84, 93, 94, 103, 104, 107, 130, 178

Greenlandexpo
Pages 13, 52, 180

Kim Hansen
Pages 138

Egalement disponible en anglais: Indigenous and Tribal Peoples’
Rights in Practice: A guide to ILO Convention No. 169 (ISBN
978-92-2-122378-8), Geneve, 2009, en espagnol: Los derechos
de los pueblos indigenas y tribales en la practica: una guia
sobre el convenio nim. 169 de la OIT (ISBN 978-92-2-322378-
6), Geneve, 2009 et en russe: NpaBa KOpeHHbIX HaPOa0B U
HapPOLOB, BEAYLLUMX MEMEHHON 06pa3 »KN3HW, Ha NPaKTUKE.
PykoBoacTteo k KoHeeHuumn MOT No. 169 (ISBN 978-92-2-
422378-5), Genéve, 2009.

Les désignations utilisées dans les publications du BIT, qui sont
conformes a la pratique des Nations Unies, et la présentation
des données qui y figurent n’impliquent de la part du Bureau
international du Travail aucune prise de position quant au statut
juridique de tel ou tel pays, zone ou territoire, ou de ses autorités,
ni quant au tracé de ses frontieres.

Les articles, études et autres textes signés n’engagent que

leurs auteurs et leur publication ne signifie pas que le Bureau
international du Travail souscrit aux opinions qui y sont exprimées.
La mention ou la non-mention de telle ou telle entreprise ou de
tel ou tel produit ou procédé commercial n'implique de la part du
Bureau international du Travail aucune appréciation favorable ou
défavorable.

Les publications du Bureau international du Travail peuvent étre
obtenues dans les principales librairies ou aupres des bureaux
locaux du BIT. On peut aussi se les procurer directement, de
méme qu’un catalogue ou une liste des nouvelles publications, a
I’adresse suivante: Publications du BIT, Bureau international du
Travail, CH-1211 Genéve 22, Suisse, ou par courriel:
pubvente@ilo.org ou par notre site Web: www.ilo.org/publns

Danida

internationale ) ) COMMISSION
du Travail Publié avec le soutien de: EUROPEENNE
oo

LES DROITS DES PEUPLES AUTOCHTONES ET TRIBAUX DANS LA PRATIQUE - UN GUIDE SUR LA CONVENTION N° 169 DE L'0IT



